

الرُجُورَيَلِلِّرِيِّنِيْنَ درائة في فلسَفَة بَالِلْسِيلِيش

# المحمور المرابقة في المرابقة في المرابقة في فلسفة باول سيليش

تأليف *الدكنورة يمنط ربفي* إلخولي

الناشو دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع (القاهرة) عبده غربيب الكتـــاب: الوجودية الدينية "دراسة في فلسفة باول تيليش"

المؤلـــف : د. يُمنى طريف الخولى

تاريخ النشر : ١٩٩٨م

حقوق الطبع والترجمة والاقتباس محفوظة

عيمه غريب شركة مساهمة معرية

: ٥٨ شارع المجاز - عمارة برج آمون الإدارة الدور الأول - شقة ٢

قاكس: ۲٤،۱۷٤٤

التـــوزيـع : ١٠ شارع كامل صدقى الفجالة (القاهرة)

ت: ۹۱۷۰۳۲ ص. ب: ۱۲۲ (القجالة)

المركز الرئيسى : مدينة العاشر من رمضان

المنطقة الصناعية (C1)

ت: ۱۲۲۲۷۲۷، ص.ب: ۱۲۲ (الفجالة)

رقم الإيسداع :٥٠٨١١٨٨٥

الترقيم الدولى: ISBN

977-303-061-x



## 作物制

إلى الإنجيليين الأقباط .. والإخوة الأعزاء بالهيئة الإنجيلية القبطية للخدمات الاجتماعية، مودة وتقديراً لأنشطتها الثقافية الجادة.

ى .ط

# المكنوفي

| مقدمه : اللاهوت الوجودي                                        |
|----------------------------------------------------------------|
| <b>بقلم</b> : أ. د. حسن حنفى                                   |
| ,                                                              |
| أولاً: مدخل إلى عا باول تيليش                                  |
| الفصل الأول : الالتقاء بين الوجودية والدين ١٨                  |
| القصل الثاني: ماهي الفلسفة الوجودية                            |
|                                                                |
| تَانياً : مصادر فلسفة تيليش النماء والثمرة                     |
| الفصل الثالث: سيرة تيليش: تطوره الفكرى، وتشكُّل الأطر ٦٢       |
| الفصل الرابع: أعماله                                           |
| الفصل الخامس : تحديث اللاهوت                                   |
|                                                                |
| تَالثاً : فلسفة تيليش : اللاهوت والوجودية                      |
| القصل السادس: تعامد القطبين: اللاهوت والفلسفة                  |
| الفصل السابع : الوجودية الدينية                                |
| الفصل الثامن: المتعالى - القصىي القصل الثامن: المتعالى - القصى |
| الفصل التاسع: اللاهوت الحضارى                                  |
|                                                                |

الفلسفة الوجودية تطرح بصورة جديدة وجذرية،

تساؤلات: إجاباتها معطاه في الإيمان بالدين

Paul Tillich, On The Boundary P.57.

#### مقدمة

#### اللاهوت الوجودي

#### د. حسن حنفي

كان مصير اللاهوت دائما معلقاً بتاريخ المذاهب الفلسفية، يتغير بتغيرها. فعندما نشأت الفلسفات الحسية والتجريبية والطبيعية نشأ اللاهوت الطبيعي عند بالى وهيوم، وبعد نشأة المذاهب العقلانية الكبرى نشأ اللاهوت العقلى عند فولف وليبنتز وكانط.

وعندما ظهر الطريق الثالث في الفلسفة بين هذين التيارين المتعارضين اللذين جعلا الوعى الأوربي أشبه بالفم المفتوح، أي طريق فلسفات الحياة والظاهريات وفلسفة الوجود، ظهر اللاهوت الوجودي عند فروم وتيليش وبارت وبولتمان، يرتبط بالإنسان، وليس بالله، ويحلل الوجود الإنساني في أبعاده المختلفة من هم وقلق وموت ويأس وأمل وزمان وجسم. ومنذ فيورباخ في "جوهر المسيحية" لم يعد اللاهوت "علم الله"، بل تحول إلى "علم الإنسان"، وتحول الموقف الزائف المغترب في الدين إلى موقف شرعي أصيل. فالله هو أعز ما لدى الإنسان، جوهره وماهيته، يقذفها الإنسان خارجاً بدلاً من أن يبقى فيه فينشأ اللاهوت المزيف المغترب القديم، أو يسترده الإنسان فينشأ اللاهوت الإنساني الوجودي الشرعي الأصيل.

وقد ساهم اللاهوت البروتستانتي في بلورة اللاهوت الوجودي أكثر من اللاهوت الكاثوليكي، وذلك منذ أن ربط لوثر بين الحقيقة

الدينية والإيمان الشخصى فى اللحظة وليس فى التاريخ، فالإيمان علاقة رأسية بين الله والإنسان وليس علاقة أفقية بين المسيح والكنيسة. فالإيمان شخصى وليس تاريخيا والوحى فى الكتاب وليس فى التراث الكنسى، ويتم الخلاص بالإيمان وحده - التقوى الباطنية، وليس بالأعمال - أفعال الشريعة والمظاهر الخارجية.

وهنا تبدو الوجودية عند تبليش وبارت وبولتمان وجوجارتن وياسبرز ومارسيل وبيرديائيف وشستوف وروبنسون فلسفة إيمانية، بالرغم من أنها تركز على الوجود الإنساني، كما هو الحال في الاهوت الأزمة" و"لاهوت الألم". وكما هو الحال في الوجودية، السؤال أهم من الجواب ووصف الأزمة أهم من حلها. ولا فرق بين وجودية مؤمنة من نوع وجودية تيليش، ووجودية أخرى عند نيشه وهيدجر وسارتر لا تشير إلى البعد الإيماني صراحة، وإن كانت البدائل المطلقة موجودة، مثل إرادة القوة والإنسان المتميز والحياة عند نيتشه، والوجود العام والزمان عند هيدجر، والحرية والعدم عند سارتر.

ولأول مرة في اللغة العربية تظهر هذه الدراسة، في فلسفة بول تيليش بعنوان الوجودية الدينية عن اللاهوت الوجودي، في مجتمع مازال يعلن أن اللاهوت علم مقدس ثابت لايتغير، وأن الوجودية كفر وإلحاد وإنكار الدين والإيمان، ومازال يظن أن الحديث عن الوجود الإنساني دون ذكر الله صراحة أو البداية به أقرب إلى العلمانية الغربية منه إلى الإيمان الإسلامي، بالرغم مما قاله الصوفية

من المقارنة بين الله والإنسان الكامل، وبالرغم مما ورد في الأثر من أن الله خلق الإنسان على صورته ومثاله.

وهى دراسة عامة وشاملة، تبدأ بمدخل إلى عالم بول تيليش، وتبين الالتقاء بين الوجودية والدين، وأن الوحى ليس فقط إجابة على أسئلة نظرية بل يقدم أيضا حلولاً لمشاكل عملية متجاوزاً الوجودية الخالصة التى تقوم على التساؤل. ثم تعرض الدراسة لأهم ملامح الفلسفة الوجودية مثل رفض الأنساق الفلسفية التى تقوم على الماهية، والتركيز على أبعاد الوجود الإنساني، مثل الفردية والذاتية والوجود الأصيل، والحرية الإنسانية، والموقف، والمسئولية والالتزام، مع بعض الاستطراد قبل الدخول في الوجودية الدينية عند تيليش.

كما تؤصل الدراسة اللاهوت الوجودى عند أوغسطين والمعلم ايكارت ويعقوب بوهمه، دون ذكر كبار الصوفية فى العصر الوسيط مثل القديسة تيريز من أفيلا، والقديسة كاترين من جنوا، والقديسة كاترين من سين. كما تؤصله عند بعض الفلاسفة المحدثين مثل بسكال ومين دى بيران أو الذين يعطون الأولوية للتجربة الحية السابقة على التفكير. وقد كان سقراط من قبل إماماً للجميع.

وتعرض الدراسة لمصادر فكر تيليش، ابتداء من عرض سيرة حياته وتطوره الفكرى، وتأثره بشلنج الذى كانت فلسفته أيضاً تحويل للدين – فى "مقدمة فى علم الأساطير" – إلى تجارب إنسانية حية تعبر عن نفسها بالأسطورة، وكما فعل شتراوس ورينان فى "حياة يسوع". فالأساطير الدينية فى بدايتها تجارب حية فردية واجتماعية

/ TY / --

وتاريخية تتم صياغتها بالخيال من خلال البعد الفنى، قبل أن تتحول السي تصور الله المنطقة على أن تتحول السي تصور التيات المتاريب العقاسى. لذلك ارتبط تيليش بكيركجارد، وشلنج ونيتشه، بغيلسوف الوجود، وفيلسوفى الأسطورة.

ثم تعرض الدراسة لفلسفة تيليش واللاهوت الوجودى لديه، ومدى تعاون اللاهوت والفلسفة في صياغة الفكر. الفلسفة تعطى الفكر واللاهوت يعطى الأنطولوجيا. الفلسفة تعطى المعرفة. واللاهوت يكشف الوجود. وبالتالى، أصبح تيليش فيلسوف وجود وأحد مؤسسى الأنطولوجيا المعاصرة. وكان من الطبيعي بعد حربين عالميتين طاحنتين ، كانت ألمانيا فيهما هي الخاسرة، أن يحاول تيليش إعادة بناء الأمة والوطن – على أساس ديني آخذاً في الاعتبار أزمة الواقع ومتطلبات العصر. فأسس " لاهوت الحضارة " ، كي يمكن إعادة بناء الحضارة الإنسانيه على ماهية أو جوهر مستمد من الدين باعتبار ه حاملا للقيم الإنسانيه الثابتة والمطلقة.

ويبدو أن عصر النهضه بعدما تحول من التصور المركزى حول حول الله THEOCENTRISM إلى التصور المركزى حول الإنسان ANTHOROPOCENTRISM انتهى إلى خسارة الاثنين معا فقد كان الله أو لا بلا إنسان، ثم أصبح الإنسان ثانيا بلا إله. وفي كلتا الحالتين ضاع الإنسان لغيابه أو لا، ثم لحضوره وحيدا ثانيا. أعلن نيتشه (أن الله قد مات) في أو اخر القرن الماضي حتى يحيا الإنسان. ثم أعلن رو لان بارت (أن الإنسان قد مات). فمن الذي يعيش الآن؟ ومن ثم ضاعت القيم، وانهارت الحضارة، وعم العدم، وانتشر الموت في الروح، مادام الإنسان هو النسبي، إنسان القوة

والمصلحة، إنسان بروتاجوراس؛ لذلك حاول تيليسش العودة إلى الأساس الإلهى لبناء الوجود الإنساني والحضارة الإنسانية على الشرعية الإلهيه "الثيونومي"

ومن هذا أتت ضرورة إعادة بناء الفكر الدينى طبقاً لكل عصر. فقد عكس كُتّاب الأناجيل تصورهم للعالم، وأحوال عصرهم. فالإيمان منذ البداية كان يعبر عن حالة الجماعة المسيحية الأولى، تجربة معاشة، كما تشكلت العقائد في المجتمع وفي حياة الناس، وكما عرضت مدرسة "تاريخ الأشكال الأدبية" عند بولتمان وديبليوس. وهذا يستلزم تحديث اللاهوت حتى يعبر عن أوضاع كل عصر.

واللاهوت قادر على الاستجابة لمتطلبات كل عصر. فاللاهوت كالأيديولوجية السياسية وكالمذهب الفلسفى. وتستطيع الذاكرة أن تقوم بإعادة البناء هذه، بما لديها من رصيد تاريخى طويل. ولا فرق فى ذلك بين المسيحية وسائر الأديان، فى ضرورة إعادة البناء طبقاً لحاجات العصر.

لقد انتهت العلمانية الغربية إلى إنسان ومجتمع بلا إله، لذلك يعيد تيليش بناءها حتى تقوم على أساس من القيم الثابتة باسم الدين وليس ضده. لذلك يظهر الله باعتباره رمزاً دينياً ليس كما يتصوره اللاهوت بل كما يتصوره فيلسوف التعالى والمفارقة ، أو ما أسماه المسلمون (التنزيه) حتى يتجاوز الوعى ذاته باستمرار إلى ما هو أعلى وأشمل وأعم. وعلى هذا النحو يمكن تجاوز الاشتراكية المادية كما تمثلت فى الماركسية أو الاشتراكية القومية كما تمثلت فى

النازية، إلى الاشتراكية الدينية التي تقوم على الإيمان بالله وعلى المساواة بين البشر.

وتمتاز هذه الدراسة بقدرة على الفهم والتعمق للموضوع ووضوح العرض وبالثقافه الواسعة والاعتماد على الدراسات السابقة والإحالة إلى المراجع، تجمع بين تحليل المصادر الأصلية والدراسة المباشرة للنصوص الأولى. لم تكتف بما قيل في الموضوع، ولم تقتصر على التحليل المباشر للمادة العلمية بل جمعت بين الإثنين، بين اجتهادات السابقين واجتهاد المحدثين.

ومع ذلك يكتفى البحث بالعرض دون التطوير، وبالتعاطف دون النقد، وبالحماس للموضوع دون التباعد عنه، الضرورى للحكم عليه. وربما غاب عنه التركيز على قضايا المجتمع والعدالة الاجتماعية والسياسية كما غاب وضع الآخر خارج الحضارة الأوربية، وضع الإنسان الوجودى في العالم الثالث. كما غابت المقارنات مع حضارات أخرى قد تكون قد اجتهدت أيضا في تأصيل اللاهوت الوجودي في أفريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية.

والدكتورة يُمنى طريف الخولى صاحبة هذه الدراسة أستاذ بقسم الفلسفة بكلية الآداب جامعة القاهرة، تلميذة لى ، تشرفت بالتدريس لها على مدى أربع سنوات فى السبعينيات. وهى صاحبة وجهة نظر شاملة للفلسفة. لا تقتصر فقط على فلسفة العلوم وهو تخصصها الدقيق ، بل تمتد اهتماماتها إلى الفلسفة الإنسانية والاجتماعيه بوجه عام، كما هو الحال عند فيلسوفها (كارل بوبر).

تعيش فكرها وتخلص له، تؤمن بما تكتب، وتكتب ما تؤمن به . . وعت الفكر منذ أن كانت طالبة، واجتهدت فيه في مرحلتي الماجستير والدكتوراه، حتى ترقيتها. مازالت تعطى، في فلسفة العلوم، وفي الفلسفة العامة. الفكر لديها حياة، والفلسفة لديها النزام، والبحث قضية، والعلم موقف. الفلسفة لديها رسالة وليست مهنة، دعوة وليست حرفة، نبوة وليست كهانة. وبهذه الدراسة تفتح الطريق لمزيد من الدراسات اللاهوتية المعاصرة، حتى نتجاوز مفهوم اللاهوت الثابت الأبدى : نظرية الذات والصفات والأفعال، لاهوت كل العصور. فاللاهوت متغير بتغير العصر، يعبر عن روحه وثقافته واحتياجاته. اللاهوت علم إنساني، يكشف عن طبيعة الموقف الإنساني، وعن تغيره بتغير المجتمعات ومراحل التاريخ.

ا.د . حسن حنفي

# أولا: مدخل إلى عالم باول تبليش

- \* الالتقاء بين الوجودية والدين
  - \* ماهى الفلسفة الوجودية



## الفصل الأول

### الالتقاء بين الوجودية والدين

باول يوها أوسانس أوساني تيليس وفيلسوف (١٩٦٥ - ١٩٦٥)، قسيس بروتستانتي، ومُنظِّر الاهوتي، وفيلسوف ديني من أعظم وأبرز فلاسفة المسيحية في القرن العشرين. آمن بأن الوحي ليس فقط إجابة على تساؤلات نظرية، بل أيضا حلولا مثلي المشاكل العملية. فكان أقدر من عبر عن علاقة العقيدة الدينية بالحياء الحضارية للإنسان المعاصر وبموقفه الوجودي، وبصور جعلته من طليعة المعنيين بالإشكالية الحضارية المعاصرة، سواء الاهوتيين أو علمانيين ، فهو على الحدود بينهما. وسوف نرى أن مجمل فلسفة تيليش -ككل وكأجزاء - إنما يلخصها الموقف: على الحدود.

تدور أعماله الجمة حول تأكيد قدرة اللاهوت الفذة والفريدة على تقديم الإجابات المُرضية والمشبعة لتساؤلات الوجود الإنسانى المُلحة، وبالتالى على تقديم العلاج الناجع للأدواء المزمنة التى تعانى منها الحضارة الغربية في القرن العشرين. هذا شريطة الثورة على الميراث التقليدي، وتحديث اللاهوت وإعادة صياغته. وقد فعل تيليش هذا، لكن على أسس وجودية.

إن اللاهوت والوجودية يتآزران ويتلاحمان في فكر باول تيليش، ليمثلا نقطة انطلاق إلى غد أفضل ، لحضارة أفضل ... إلى

وجود جديد، لإنسان جديد لذلك كان هذا الكتاب من أجل الوقوف على الوجودية اللاهوتية أو الدينية كما تحققت مع باول تيليش، في و احدة من أقوى و أخصب صورها.

والواقع أن ثمة أكثر من دافع وراء هذا الكتاب، وأكثر من هدف يزمع تحقيقه. فعلى الرغم من كثرة متكثرة من الفلاسفة والمفكرين والأدباء الذين يندرجون بصورة أو بأخرى تحت مصطلح "الوجودية Existentialism" المراوغ، فإن القلة هي التي تعترف بالهوية الوجودية صراحة، ربما لأن القلة هي التي تدرك صراحة المعنى الدقيق لهذا المصطلح الواسع الانتشار، والكثير الالتباس. وعلى أية حال، فإن تيليش من الوجوديين الذين يؤكدون بمنتهى الإصرار والإمعان – قولا وفعلا – على وجوديتهم.

فهل هذا لأنه قسيس بروتستانتي؟

#### % % %

فقد كان الأب الشرعى للفلسفة الوجودية هو البروتستانتى الدانمركى العظيم سرن كيركجور Soren Kierkegaard (١٨١٣)، أكيثر البروتستانتين بروتستانتية، أوهمو البروتستانتية البروتست

<sup>(1)</sup> Walter Kaufmann, Existentialism from Destoevsky To Sarter, Merdian Books, New York, 1975. P.11

وتتبع مسارات ونمو الفلسفة الوجودية بعده في معاقل الفكر العلماني – في الفلسفة، وبعض التيارات والأعمال الأدبية.

ولكننا لاحظنا أن فلسفة اللاهوت البروتستانتي في القرنين التاسع عشر والعشرين كانت شدّ ما تأثر بالفلسفة الوجودية واستقطبها، وعرف كيف يستغل مقولاتها في إقامة دعاويه.

وعلى الفور يبرز في هذا الصدد اللاهوتي الوجودي المميز رودلف بولتمان R. Bultmann (۱۹۷۲–۱۹۷۲). فقد رأى أن العهد الجديد في جو هره رسالة وجودية بأعمق ما في الكلمة من معنى، لكن الكوزمولوجيات البدائية المعاصرة له- ذات الأصل الغنوصى - قد الحقت به الأساطير وشوهته ، بحيث نجده لا يصلح البتة موضوعا للإيمان الحقيقي للإنسان في القرن العشرين- في أوج عصر العلم. من هنا كان بولتمان ناقدا تاريخيا قاسيا للعهد الجديد، بغية إعادة صياغته على أسسه الحقيقية- أسسه الوجودية-التي تجعله أجدر وأقدر على البقاء في الحضارة المعاصرة. أي هَدِف بولتمان إلى إعادة بناء المسيحية على أسس وجودية، تنتهى إلى قرار إنساني باختيار الوجود الأصيل دوناً عن الوجود الزائف. وهذه رسالة يعجز عنها العقل المنطقي، وكانت وسيلة بولتمان لتحقيقها هي المفاهيم الوجودية ، ومصطلحات مارين هيدجر M. Heidegger (١٧٧٦-١٨٨٩) بالذات. وثمة، على وجه الخصوص- مفهومان، قدمهما هيدجر ، بالألمانية - لغته ولغة بولتمان -وليس لهما مقابل دقيق بالإنجليزية ، اكتسبا أهمية خاصة بالنسبه لهيدجر ، وقد جعلهما

بولتمان هكذا بالنسبه للاهوت الوجودى. هذان المفهومان هما: .
"أولا Fragestellung أى طريقة طرح التساؤل، التى تتاول
التساؤلات اللاهوتية بوصفها قبل كل شئ تساؤلات عن وجود
الإنسان فى علاقته مع الرب، وتفسر الكتابات المقدسة بوصفها
عبارات معنية أساساً بوجود الإنسان. وثانياً مفهوم Begriffichkeit
أى نسق من المفاهيم الأساسية، مشتقة من فلسلفة الوجود". (٢)

وبرفقة بولتمان يقف فردريش جوجارتن لوثر قد (١٨٨٧ - ١٩٦٧)، الذي آمن بأن إمام البروتستانتية مارتن لوثر قد حطم من ثقل الميتافيزيقا على اللاهوت، ووجه تفكير الكنيسة إلى مانسميه الآن "بالقنوات الوجودية". بيد أن استبصارات لوثر ضاعت في فترة أصوليات البروتستانتية التقليدية التي تلته، ونحن الآن في حاجة إلى إعادة توكيدها، وأفضل طريقة لفهمها ليست عن طريق اللاهوتيين، بل عن طريق فلاسفة علمانيين أمثال مارتن هيدجر (١٠). والإيمان في نظر جوجارتن ينشأ على أساس التفسير الوجودي والإيمان في نظر جوجارتن ينشأ على أساس التفسير الوجودي التاريخ المقدس، الذي يجعلنا نراه فضاً لمغاليق وجودنا نحن التاريخي، في ظل الثقة بكلمة الرب. وهذا شيء لانتعلمه فقط من الوجودية الحديثة، بل وأيضاً من الفهم السليم لتعاليم لوثر. أما فريتس بوري Fritz Buri فقد صدق بمجامع نفسه على دعوى بولتمان

YI

<sup>(2)</sup> John Macquarrie, An Existentialist theology: A Comparison of Heidegger and Bultmann, Penguin Books, London, 1980. P.13.

<sup>(3)</sup> John Macquarrie, 20<sup>th</sup> century Religious Thought: the frontiers of philosophy and theology, SCN press L TD, London, 1971. P. 364.

بالتفسير الوجودى للعهد الجديد وتجريده من الأساطير، ولدرجة جعلته بولتمانياً أكثر من بولتمان نفسه، فقد سار في طريقه إلى أبعد مما سار. وأعمق صورة لتطبيق الوجودية على المشاكل اللاهوتية وأكثر ها جذرية إنما نجدها في مشروع بروع بروى "للاهوت الوجود" الوجود" الوجود" الوجود" الوجود" المسائل المسائل اللاهوت الوجود" المسائل الم

إن بولتمان ومدرسته يقفون ضمن فيالق الثورة على اللاهوت الليبرالي أو اللاهوت المتحرر. واللاهوت الليبرالي بدوره حركة بروتستانتية انتشرت في القرن التاسع عشر، وذاعت وشاعت، حتى سادت الأجواء في مطالع هذا القرن، تفسر اللاهوت على ضوء الخبرة الإنسانية وبالتالي المتغيرات الحضارية. واستمرت في ذيوعها حتى عام ١٩١٤، أي قيام الحرب العالمية الأولى، فحتى هذا التاريخ كان اللاهوت الليبرالي ومجمل الفكر الديني ويتطرف أكثر في اتجاه النزعة المتفائلة خصوصاً بعدما تلقحت بروائح من الجدل الهيجلي والتطور الداروني، ولكن نواتج الحرب وما خلفته من كوارث جعلت أساسيات الحركة في حاجة إلى بعث وإعادة صياغة. وهذه هي المهمة التي تكفل بها باول تيايش، وأحرزها بنجاح ملموس، واللاهوت الليبرالي – قبل عام ١٩١٤ وبعده – يستند على خطواط وجودية واضحة، بل وإنه يستمد أولي أصولياته من القديس أوغسطين عان الاتجاه البروتستانتي المعارض للاهوت الليبرالي

(4) Ibid, P. 365.



يستند أيضا على الوجوديه. فكارل بارت K.Barth (١٩٦٨-١٨٨٦) هو أشد اللاهوتيين البروتستانتيين نفوراً من اللاهوت الليبرالي ورفضا له وتبرؤا منه، قاد الثورة عليه وقدم لاهوتاً مناقضاً بيدأ من الله كما تجلى في المسيح لامن الخبرة الإنسانية والحضارة ويفسر اللاهوت بصلب ذاته. وبارت هو الآخر وجودي صميم. توضح أعماله، وأهمها "رسالة إلى أهل روما"، وأضخمها" دوجماطيقيات الكنيسة"، مدى اقتفائه لخطى كير كجور وانتهاجه الأسلوبه في الكتابة. وكان لوجودية كيركجور تأثير عظيم على الاهوت بارت الخاص، وربما أيضا على اللغة التي عبر بها. وهو على أية حال قد اعتقد فيما بعد أن طريق الوجودية سوف يؤدى لا محالة لنقطة بدء القرن التاسع عشر إلى الإنسان الديني [أي إلى نقطة بدء اللاهوت الليبرالي] فكانت الوجودية معه فقط لتعطينا وصفاً أعمق وأثقب لهذه الدينية في أفضل صورها، بيد أنها لاتمنحنا الأساس العقلي للاهوت يريد أن يتحدث عن الرب بمصطلحات عقلانية ومتعقلة، كما كان بارت في نهاية الأمر يطمح لأن يفعل. ومع كل هذا كان كيركجور معبرا هاما عبر عليه بارت إلى العالم الجديد للاهوته المطور، وربما لم يفلح تماما في ز عزعة تأثير ه"(°). وسوف نتعرض فيما بعد بالتفصيل للاهوت الليبرالي، والصورة التي اتخذها مع تيليش تحت اسع "اللاهوت الحضاري"، وأيضاً لموقف بارت المعارض.

<sup>(5)</sup> William Nicolas, Systematic and Philosophical theology, Pelican Book, London, 1969. P. 82.

وما ينبغي أن نصوب عليه الأنظار الآن، كيف أن كيار أئمة اللاهوت البروتستانتي الممثلين لأهم اتجاهاته المعاصرة، بولتمان وبارت وتبليش، على الرغم من اختلاف مشاربهم البروتستانتية بل وتتاقضهم بصدد قضية مبدئية حول تفسير اللاهوت أمن صلب ذاته أم من حيثيات التجربة الإنسانية؟" إنما يتفقون في الانطلاق من الأرضية الوجودية. وهذا ينطبق أيضاً على رجالات الصف الثاني لفلسفة اللاهوت البروتستانتي المعاصر أمثال أوجدن S. N. Ogden ووليم كاملاه W. Kamlah من أتباع بولتمان. واميل برنسر اعظم الممثلين لما أسماه كارل (١٩٦٦ - ١٨٨٩) E. Brunner بارت بلاهوت الكلمة، وإن كان قد افترق مع أستاذه في بعض النقاط، ويزامله في اتباع بارت اللاهوتي أوسكار كلمان O. Cullman. أما أخلص تلاميذ تيليش فهو الأسقف روبنسون .Bishop J. A.T Robinson، يوضح كتابه "مخلص للرب" "Honest to God" كيف أنه أجاد استيعاب وتمثل فلسفة أستاذه، وأيضا تطويرها والإضافة إليها، حتى وصل إلى درجة أثارت عاصفة شديدة بين اللاهوتيين، حين صدوره عام ١٩٦٣. ولايفوتنا ذكر أعلام لهم أهميهتهم في اللاهوت الفلسفي البروتستانتي، ولهم أيضا استقلالهم، فلا هم رواد ولا هم أتباع. وأهمهم ديستريش بونهوفر D. Bonhoeffer (١٩٤٥-١٩٠٦) الذي ينافس تيليش في إيمانه بالقيمة العملية والفعالية الحية للاهوت وايضاً ضرورة تحديثه، والعمل الذي توج حياته القصيرة "ثمن التبعية The Cost of Discipleship" يذكرنا كل سطر من سطوره بروح كيركجور. وثمة أيضاً راينهولد نيبور R. Niebur R. Niebur الرافض للاهوت الليبرالي، "بحيث يعتبره البعض تابعاً لبأرت". (١) أبدى اهتماماً فائقاً بالمسائل الاجتماعية والسياسية وعنى بنقد الليبرالية الديمقر اطية للحضارة الأوروبية. مؤكدا على أهمية الدين الأخلاقية. وأهم أعماله في هذا "إنسان أخلاقي ومجتمع لا أخلاقيي" Moral Man and Immaral "Moral Man المسائل المخلاقي ومجتمع لا أخلاقي "البناء النور وأبناء الطلام" المتذى هو الآخر حذو كيركجور في اعتبار الإنسان معلقاً بين التناهي والحرية، ولامندوحة له عن تقبل كليهما كي يحيا بصحة روحية، وهذا التعليق للإنسان يتبدى من خلال القلق الذي هو ظرف مبدئي وهذا التعليق للإنسان يتبدى من خلال القلق الذي هو ظرف مبدئي

كل هؤلاء اللاهوتيين البروتستانتيين، وسواهم ممن لايتسع المجال لحصرهم، وجوديون صرحاء، ولكن طبعا بدرجات متفاوتة في مدى تمثلهم وتمثيلهم للفلسفة الوجودية. ولئن كان لاهوت بولتمان ومدرسته أكثر وأخلص وجودية من لاهوت تيليش، فإن تيليش هو أقدر من استطاع في آن واحد أن يجعل الوجودية تتساب في شرايين البروتستانتية، والبروتستانتية تنساب في شرايين الوجودية، والحياة — تتساب في شرايين كليهما.

<sup>(6)</sup> H. D. Lewis, Philosophy of Religion, Hodder & Loughton, London, 1975, P. 326.

<sup>(7)</sup> W. Nicolas, Op. Cit, P.294.

ان اللاهوت الفلسفي هو البحث في التضمنات الفلسفية للعقيدة الدينية، وابس بصعب إدراك الخاصة الوجودية للتضمنات الأساسية المميزة للبرو تعبيانتية، فلا يدهشنا كل هذا الالتقاء بين اللاهوت البر و تستانتي و الفلسفة الوجو دية، إنه مسألة تتبدى لكل من يمعن النظر في منطلقات ومضمون دعوه لوثر أما عن الزاوية التاريخية لهذا الالتقاء، فقد أثمار إليها تيليش نفسه، حين فرق بين ثلاثة وجوه للوجودية: الوجودية يوصفها وجهـة نظر – ويوصفهـا اعتر اضـاً أو احتجاجا Protest - وبوصفها تعبيراً. وهو يؤكد أن الوجودية كوجهة نظر حاضرة في القطاع الأعظم من اللاهوت، وأيضا من الفلسفة ومن الفكر، لكنها قد لاتكون على وعي بذاتها. أما الوجودية بوصفها احتجاجا فقد ظهرت كحركة واعية بذاتها منذ الميلاد الرسمي للوجودية مع كيركجور، لتصبح بوصفها تعبيرا خاصة مميزة للفلسفة والفن والأدب، وسادت أوروبا في مرحلة الحربين العالميتين. (^) و إذا كان ديكارت - كما هو معروف - قد شق الطريق المناوئ للوجودية، فإن تيليش يؤكد أن البروتستانتية برفضها للإثقالات الميتافيز يقية والأنطولوجية على العقيدة الدينية، كانت هي التي تحمل لواء وجهة النظر الوجودية. لكن البر وتستانتية تر اجعت عبر تاريخها عن الكثير من الأراضي الوجودية. وخصوصاً تحت ضغط المجتمع الصناعي الذي تتامي في القرن الثامن عشر، الذي يتطلب لحسن إدارته لنفسه وللعالم - فلسفة ضد الوجودية والاهوتا ضد الوجودية

<sup>(8)</sup> Paul Tillich, the courage to be, yale university press, New York, 1960. P126.



وفقط تحت تأثير الحركات الاجتماعية والتيارات السيكولوجية فى القرن العشرين أصبحت البروتستانتية أكثر انفتاحاً على المشاكل الوجودية للموقف المعاصر<sup>(1)</sup>، فكان ما أشرنا إليه من التقاء حميم بين اللاهوت البروتستانتي والفلسفة الوجودية.

وبعد كل هذا، يظل التوقف عند مثال تطبيقى وتمثيل عينى لهذا الالتقاء، هو فلسفة باول تيليش، ليس فقط وقوفا عند شريحة معبرة عن قطاع هام من الفكر اللاهوتى أو الغربى المعاصر، بل هو مسألة أعمق. إنه وقوف على طبائع وخصائص مميزة لعناصر أساسية.

#### 600 600 600

فلئن كانت الطبيعة الخاصة البروتستانية تلقى بها توا فى قلب الفسفة الوجودية، فإن العكس ليس صحيحاً، والطبيعة الخاصة الفلسفة الوجودية لن تلقى بها فى قلب البروتستانية فقط، بل كفيلة بجعلها تتوغل فى أعطاف أى فكر الأهوتى رام وشائح فلسفية حية. وإذا كان المنشور البابوى الكاثوليكى لعام ١٩٥٠ قد استبعد الوجودية بوصفها واحدة من الفلسفات المعارضة والغير مرغوب فيها، فإننا نرى هذا عنداً فى البروتستانتية وليس فى الوجودية. وثمة فلاسفة وجوديون وكاثوليك، من الطراز الأول فى وجوديتهم وفى كاثوليكيتهم، من أمثال جبريل مارسيل G. Marcel.

إن الوجودية هي الأساس الفلسفي للنظر في الموقف الإنساني المتعين بمسئوليته الفردية الرهيبة، حيث لاينفع المنطق البارد

<sup>(9)</sup> Ibid, Pp. 132: 134.

و لايشفع المنهج العقلاني الصارم. لذلك يصعب أن يناقش أي لاهوتي متفاسف دعاويه بغير الاستعارة من القاموس الوجودي والالتجاء إلى المفاهيم والمصطلحات الوجودية من قبيل الهم والقلق والنتاهي والإثم والاغتراب والوجود الأصيل أو الشرعي والوجود الزائف. النخ". (١٠) و إذا كان ماكينتري صاحب هذه الملاحظة يقول في التعقيب عليها "إن الوجودية في حقيقية الأمر ميداً لاهوتي محايد، لأنها تبرر الولاء للاعتقاد بأن الشخص قد اختاره، وهذا تبرير ينطبق أيضاً على العقائد الالحادية "(١١) فإننا قباساً على تعقيب ماكينتري نقول إن الفلسفة الوجو دبة هي فقط الكفيلة بإعطاء الإيمان الدبني تعميقاً وتفسيراً وتبريراً، لابد وأن تسلم بها جميع الأطراف، حتى وإن كانوا ملحدين. فالرأى عندى - وهو رأى سيعطينا تيليش المثال الحم, والشاهد الأصدق عليه - أنه لاتوجد وسيلة لاسبيل لدحضها لتفجير الحياة في اللاهوت وتعميق معايشة التجربة الدينية أنجح وأفضل من الفلسفة الوجودية أو حتى تباريها. خصوصاً إذا ما أخذنا في الاعتبار أن الدين أولاً وقبل كل شئ عقيدة، ثم يأتي تطبيق الشريعة كنتيجة ومحصلة للإيمان بالعقيدة، أو بالتعبير الوجودي لقرار اختيار العقيدة تحقيقاً للوجود الشرعى (أو الأصيل في ترجمات أخرى نر اها الأصوب).

#### 200 200 200 200 200 200

YAP -

<sup>(10), (11)</sup> Alasdair Macintyre, Existentialialism, Art in: Encyclopedia for philosaphy, P. Edwards (ed. in chief), Macmillan, New York, 1972. Vol. 3, P.151.

وإذا تركنا الآن رحاب اللاهوت الفلسفي، ودلفنا بتوغل أكثر الي رحاب الفلسفة ذاتها - لكن الفلسفة اللاهوتية أو المستعينة باللاهوت أو حتى مجر د الفلسفة المؤمنة، أي إذا تركنا باول تبليش اللاهوتي، سنجد أن باول تيليش الفيلسوف واحد من أربعة فلاسفة ممثلين لتيار هام من تيارات الفكر الغربي المعاصر هو تيار الفاسفة اللاهوتية، التي ترتكن على اللاهوت وتستمد منه حلولاً للمشاكل التي تتصدى لها. وجملتهم باحثون عن الانطلاقة أو الثورة الروحية للإنسان، بغية رأب الصدع العميق في بنيان الواقع الجاف. منهم من عرف كيف يحطم الحدود التقليدية المستهلكة للملة اللاهوتية، من أجل تطوير ها وتوسيعها وإثرائها، فتكون أقدر على انقاذ "الوجود الشخصي". وكانوا بهذا يعطوننا أمثلة نموذجية على الفلسفة الوجودية وأسلوب ارتكازها على الدين والملاهوت واستعانتها به هؤلاء الأربعة هم ماريتان بوبر M. Buber ماريتان بوبر مثل الفلسفة اليهودية وذو التأثير الكبير على تيليش، وجاك ماريتان J. Maritain (١٩٨٧ - ١٩٧٥) ممثل الفلسفة الكاثوليكيـة، ونيقولا بيرديـائيف .N Berdyaev (١٩٤٨-١٨٧٤) ممثل الفلسفة الأرثونكسية. ويأتي باول تبليش ليمثل الفلسفة البرو تستاتية. لقد انتقينا هؤلاء الأربعة فقط ليمثلوا الملل اللاهوتية الأربع في الفكر الغربي المعاصر. لكن من ورائهم يقف جمع غفير لفلاسفة تكفلوا بمثل هذه المهمة. ولعل أسبانيا تتقدم بأكفأ فيلسوفين في هذا الصدد، هما ميجل دي أونامونو Ortega y وأورتيجاى جاسيت (١٩٣٦–١٨٦٤) M. de Unamuno G. ويمثل انجلترا جنون مكمورى (١٩٥٥ – ١٨٨٣) Gasset Macmurry. وثمة أيضاً كارل هايم Heim . (١٩٥٩-١٨٧٤) وسرجيوس بولجاكوف Bulgakov ( ١٩٤١ - ١٩٧٠)... ويوضح المؤرخ جون ماكورى أن هؤلاء الفلاسفة - خصوصاً بيرديائيف وأونامونو اللذين يعتبرهما أعظم ممثلين للوجودية - حين الثبتوا أن الدين أساساً فعالية شخصية إنما يمهدون لما تطور بعدهم في صورة اللاهوت الوجودي (١٢٠)، الذي رأيناه مع تبليش وبولتمان وزملائهما اللاهوتبين، حين اكتملت فلسفة الوجود الشخصي بغلسفة الأنطولوجيا.

وبالتوغل أكثر في رحاب الفلسفة، نلقى في النهاية الوجودية المؤمنة فحسب. وعلى رأسها الفيلسوفان الشهيران صاحبا البصمات الواضحة في بلورة وتطوير مفهوم الوجودية وهما الفرنسي جبرييل مارسيل، والألماني كارل ياسبرز K. jaspers (١٩٦٩-١٩٦٩) الذي فلسف للاهوت الليبرالي البروتستانتي، ومع هذا كان له تأثير على خورجاتن بقوله إن اللطف والوحي ليسا في فعل معين وثمة كثيرون أقدل شهرة، أهمهم الروسي ليون شستوف Shestov (أمل معين عندون أهمهم الروسي المون شستوف (أمل أو وقد انشق شستوف المؤمنة عن الثورة البلشفية، فانضم مع بيرديائف اليي بوجوديته المؤمنة عن الثورة البلشفية، فانضم مع بيرديائف إلى سرب الطيور المهاجرة التي غادرت روسيا طوعاً أو كرهاً.



<sup>(12)</sup> J. Macquarrie 20th Century Religious Theought, P.209.

ومن الوقوف على لاهوت فلسفى ثم على فلسفة لاهونية، نخلص إلى أن العلاقة تبادلية بين اللاهوت والدين وبين الفلسفة الوجودية. فكما استعان اللاهوت البروتستانتى بالفلسفة الوجودية ليكون أقوى وأكثر حياة، فإن الفلسفة الوجودية أيضاً قد تستعين باللاهوت والدين لتكون أقوى وأكثر حياة، بل ولتكون أكثر وجودية. فكما قال الرائد كيركجور "الوجودية الحقة هى المسيحية، أو هى بتعبير أدق صيرورة الإنسان مسيحياً". (١٢)

إن صلب التفكير الوجودى يقوم على المقابلة بين "الوجود-الذاته" أى الإنسان وبين "الوجود-فى ذاته" أى الشئ. والمخرج من هذه المقابلة إلا بوجود - من أجل- ذاته، ومن أجله كل وجود آخر، أى الألوهية. وحين يحقق الإنسان مبدئيات الموقف الوجودى أى حين يصوب تفكيره تجاه ذاته المتشخصة الوحيدة المحاقة بالقلق والاغتراب والتناهى والعدم والمثقلة بعبء الحرية الرهيب، فالأرجح أن يلتجا فوراً إلى الموجود المتعالى - الله أوكما يقول بيرديائيف: "عالم الذات كلما أحكم إغلاق الباب على نفسه، فإنه يكتشف فجأة وجوداً متعالياً".

وليست الألوهية فحسب، بل أيضا الدين بمعناه الحرفى، والمقصود الأديان السماوية فحديثنا لاينطبق على الكونفوشية أو

<sup>(</sup>۱۳) ريجيس جوليفيه، المذاهب الوجودية: من كيركجور إلى جان بـول سـارتر، ترجمة فواد كامل، مراجعة د. محمد عبدالهادى أبو ريدة، الدار المصرية للتأليف والترجمة، القاهرة، د.ت، ص ۲۰.

البوذية مثلاً - الدين السماوى له قدرة يصعب منافستها على تضخيم مسئولية الوجود الفردى إلى الحد الذى يجعله حقيقاً بالنظرة الوجودية - ولنخطو خطوة أبعد ونقول ليس التجربة الدينية فى عموميتها، بل وأكثر من هذا التجربة الصوفية هى التى تحمل أقصى تحقق للفلسفة الوجودية، والمتصوفة الذين هم أكثر عباد الله عبودية - أو عبودة حسب المصطلح الإسلامي الدال على الدرجة القصوى - هم أيضاً أكثر الوجوديين وجودية. فالوجودية فلسفة للذات لا الموضوع، والإنسان لا الطبيعة، والتجربة الحية لا العقل النظرى، ولن نجد ذاتية تتبذ كل موضوعية، وإنسانية تزدرى الطبيعة المادية، وتجربة ذوقية وجدانية تضرب عرض الحائط بمقولات العقل والعقلانية، مثلما نجدها مع المتصوفة. وهل يجادل أحد فى أن الميستر إكهارت نجدها مع المتصوفة. وهل يجادل أحد فى أن الميستر إكهارت وجودي من الطراز الأول، وأن يعقوب بوهمه Boehme الفترة القبل ديكارتيه - (١٥٧٥).

ومحصلة كل هذا ما نلمسه من أن الغالبية العظمى من الفلاسفة الوجوديين، كانوا ذوى علاقة متينة مع الدين. والوجوديون

<sup>(14)</sup> Elmer Obrien, Yarieties of Nystic Expoience, Mentor Omga, New York 1965. P. 123.

<sup>(15)</sup> Paul Tillich, Theology of Culture, ed. by R. C. Kimball, Oxford university Press, 1959. P. 76.

وفى تقصيل تأثير بوهمه على الفلسفة الألمانية والاوربية: الفصل الثالث من كتابنا: الحريـة الإنسانية والعلم: مشكلة فلسفية، دار الثقافة الجديدة، القاهرة، ١٩٩٠ ص١١٨-١٢٠.

الملاحدة الممثلون لمعالم على طريق الوجودية قلة (نيتشه وهيدجر وسارتر وربما كامى) وإن كانت لهم فعلاً أهمية كيفية تفوق كل كم، فليست تتعلق أهميتهم الكبيرة بمقولة الإلحاد فى حد ذاتها، والاهى أكسبت فاسفاتهم شيئاً مما لها من قوة فائقة.

أما من الناحية الأخرى التى قدمنا بها الحديث. أى ناحية اللاهوت، فإن تيليش يعتبره "قد تلقى هبة عظمى من الفلسفة الوجودية" (١٦)، حتى أنه – أى تيليش – يؤلف مرجعاً أكاديمياً ضخما يحيط بتاريخ الفكر المسيحى منذ أصوله اليهودية والاغريقية وصولاً إلى الفلسفة الوجودية أو انتهاء بها، مؤكداً أن الإنجيل يحمل عناصر مبكرة للتفكير الوجودية أو انتهاء بها، مؤكداً أن الإنجيل يحمل عناصر جديداً new eon ، وأن "الوجودية قامت بتحليل الدهر القديم، أى مأزق الإنسان وعالمه في وضع الغربة. والوجودية بإنجازها لهذا إنما هي حليف طبيعي للمسيحية. وذات مرة قال إيمانويل كانط إن الرياضيات هي الحظ السعيد للعقل الإنساني. وبنفس الطريقة يمكن أن يقول المرء إن الوجودية هي الحظ السعيد للاهوت المسيحي" (١٨٠). أما بالنسبة للاهوت الإسلامي – أي علم الكلام، فإننا نلاحظ أن التصوف الإسلامي أنسب منه للاستفاده من الوجودية. ولكن لاتفكير في

<sup>(16)</sup> P. Tillich, op, cit, 126.

<sup>(17)</sup> P. Tillich, Altistory of christian Thought; From its Judaic and Hellenistic Orig ns To Existentialism, ed. by: C. E. Braaten, eliman & lchuster, New York. 1967. P. 540

<sup>(18)</sup> P. Tillich, Systematic theology, Vol II, the Mniversity of chicago Press, 1957. P.27

استفادة، بل فقط إفراغ الجهد في النيل من الوجودية لأنها فلسفة الانحلال والإلحاد!! وذلك نتيجة لتعامل سطحي متسرع مع مظاهر بادية ورذاذ متناثر.

#### 200 200 200 200 200 200

فبعد كل هذا الحديث في وجودية اللاهوت ولاهوتية الوجودية، أي العلاقة التبادلية الوثيقة بين الوجودية والدين، بقى أن نلاحظ أن الوجودية اللاهوتية أو حتى المؤمنة – وهى الأصل كما نشأت مع كيركجور توارت في الظل وقنعت بالوقوف من وراء الوجودية الملحدة التي انشقت عنها، والتي حظيت بنصيب الأسد – إن لم نقل استأثرت بما لحق الوجودية من شهرة طبقت الخافقين. حين حطمت جدران الأروقة الأكاديمية وانسابت في تيار الحياة اليومية، كما لم بفعل فلسفة أخرى، لامن قبل ولامن بعد، باستثناء الماركسية طبعاً.

ذلك أن الوجودية قد ظلت كائنة في مستويات البحث العميق والثقافة الرفيعة، يعبر عنها فلاسفة راموا أن يكونوا إنسانيين بمعنى ما، وتلقى بظلالها على أعمال أدباء وشعراء عظام أمثال دستويفسكي وهولدرلين وإليوت، ثم جيمس جويس وكافكا وبيكيت وغيرهم ... حتى كانت الأربعينيات من هذا القرن، وكان جيلها في أوربا ليشهد أهوال حربين عالميتين. فرأى أن الدول والحكومات النظامية تتخذ قرارات من المفروض أنها عقلانية مدروسة، فتؤدي إلى الخراب والدمار والفزغ واليتم والترمل والثكل. ساد هذا الجيل القلق والمعاناة

\_\_\_\_ { TE } \_\_\_

والرفض لكل ما هو موضوعي جمعي عقلاني، وآمن بأنه لا أمل إلا في الخلاص الفردي. فكان المرتع الخصيب للوجودية، تفجرت في بلدان القارة الأوربية، وأصبحت زاد الثقافة بل الحياة اليومية. على أن وطأة أثقال الحرب أشاعت التشاؤم والسوداوية وفقدان المعنى والأمل والثَّقة في كل كيان أكبر من الفرد، مما جعل الأجواء، مهيأة أكثر للسير في مقولة الفردانية حتى الوصول إلى أن الإنسان مهجور في هذا الكون - أى إنكار وجود إله يلوذ برحمت الواسعة وقدرته الشاملة. وكتيار فرعى للوجودية التي رآيناها أصلا واساساً مؤمنه -اشتدت الوجودية الملحدة التي يعد فر دريك نيتشه F. Nietzche (١٩٠٠ - ١٩٤٤) رائدها، وهيدجر أعظم منظريها، وهو في الواقع أعظم منظري الوجودية على إطلاقها. أما الوجوديون الملاحدة في فرنسا بزعامة قطب الوجودية الأشهر جان بول سار تر J. P. Sartre (۱۹۸۰-۱۹۰۰) - ورفقة سيمون دي بوفوار والبيركامي - فقد تميزوا بموهبة أدبية دافقة فصاغوا وجوديتهم العبثية التشاؤمية في قوالب فنية جذابة، مقالات ومسرحيات وروايات وقصص رائعة، اكسبتهم - دوناً عن سائر الوجوديين - شهرة واسعة وجمهور قراء غفيراً، ما كان أحد منهم ليقر أحرفاً وإحداً في البحوث الفلسفية المتخصصة. لقد كانت كتاباتهم إنجيل جيل الأربعينيات والخمسينيات.

ووصل هذا المد إلى المكتبة العربية في الستينيات، وامتلأت بأعمال جمة تعرض للفلسفة الوجودية، بحثاً ودراسة ونقدا وترجمة ومقارنة وتأصيلاً وأحياناً إضافة ولكن أيضا كان الذيوع من نصيب الوجودية الملحدة، سارتر ثم نيتشه ثم هيدجر. حتى وإن كانت قد ظهرت بعد ذلك بعض الدراسات القيمة والترجمات الرصينة لآثار الوجودية المؤمنة، وعروض شمولية للوجودية تستوعبها، فإنه لاتزال الوجودية الملحدة خصوصاً عند سارتر بالنسبة للمتقفين وعند هيدجر بالنسبة للمتقفين وعند هيدجر بالنسبة للمتخصصين هى التى تقفز إلى الأذهان كلما ورد المصطلح فى الأوساط العربية. وقد تذكر أو لا تُذكر الوجودية المؤمنة، ودع عنك الوجودية اللاهوتية والدينية.

وبلغ هذا الخلل الفلسفي حداً، جعل مصطلح الوجودية يرتبط عندنا في أذهان أنصاف المثقفين بالإلحاد، وقد يطابقه!!

والواقع أن هذا الخلل لايعود فقط إلى قدرات الوجودبين الملاحدة الفلسفية ومواهبهم الأدبية أو إلى ظروف حضارية لهم موئسة، فساعدت على رواج أعمالهم؛ بقدر ما يعود إلى غموض وإلتباس شديدين يحيقان بمفهوم الوجودية، وليس فقط فى أوساط المثقفين أو حتى المتخصصين، بل وأيضاً فى أوساط الفلاسفة، والفلاسفة الوجوديين أنفسهم!! فمن ينطبق عليهم هذا الاسم جمع غفير من الفلاسفة "ليس يجمعهم شىء بقدر بغضهم وتقاذفهم لبعضهم، وتبرؤ معظمهم من هويته الوجودية"(١٩)، حتى شك سارتر نفسه فى

<sup>(19)</sup> W. Kaufmann, Existentialism From Destoevsky to Sartre, P.11



أن لقب الوجودية قد أصبح خالياً من المعنى. و هيدجر وياسبر ز ومارسيل الذين لابد وأن يشملهم أي نقاش للوجودية، رفضوا جميعاً هذا اللقب حتى انتهى "روجرشن" إلى أن الوجودى الذي يحترم نفسه لابد وأن يرفض أن يطلق عليه لقب وجودي، وهو يقصد أن الوجودي الحقيقي يرفض التقولب في قالب معين بحيث يصبح فرداً في فئة تعرف بالوجوديين (٢٠). ويبدوا أن هذا هو السبيل الوحيد الذي تراءى "لشن كي" يخرج من متاهات الوجودية" ساعد على تفاقم أحابيلها الهرج والمرج والضجيج والجلبة التي لحقت بالوجودية في أعقاب الحرب العالمية. ولكن مع أفول الستينيات شب عن الطوق جبل لم يشهد أوزار الحرب العالمية، واستعاد النَّقة بالعقل، وإلى حد ما بالهيئات النظامية، فلم يلق هواه مع الوجودية. لقد انحسر ت موجتها بعد طول مد، وتقلصت بل تلاشت كبدعة شعبية، يتشدق بها عن وعي وعن غير وعي المتقفون وأنصاف المتقفين وأشباه المثقفين، وتبقى الأسس النظرية إثراءً للإنسانية، وموضوعا للبحث الإكاديمي، الهادئ الرصين والمثمر، فتوضع نقاط على الحروف.

لكل ذلك وجدناه لزاما علينا قبل الدخول في عالم باول تيليش أن نبذل قصارى الجهد لتحديد مفهوم الوجودية تحديداً دقيقاً، منذ نشأته مع كيركجور في النصف الأول من القرن التاسع عشر وحتى

<sup>(</sup>۲۰) د. إمام عبدالفتاح إمام، سرن كيركجور : رائد الوجودية، الجزء الأول، دار التتوير، بيروت ١٩٨٣، ص٢٦



تبلور تماماً في الربع الثاني من القرن العشرين، وبفضل لايمكن تجاوزه للوجوديين الملاحدة. وسوف يُلاحظ إلى أى حد روعى أن يكون هذا التحديد شمولياً وموضوعياً، وبصرف النظر عن قضية إيمان الوجودية أو إلحادها، حتى لايحمل شبهة المصادرة على المطلوب. وسوف نلاحظ أيضا كيف سيتجه المنحنى الموضوعي من تلقاء ذاته في اتجاه الوجودية الدينية وبالتالى في اتجاه عالم باول تيليش.

# الفصل الثاني

## ماهي الفلسفة الوجودية ؟

لعل أحد مصادر ذلك اللبس - الذى رأيناه - أن الوجودية ذاتها تتسم بقدر من الهلامية. فهى ليست البتة مذهباً فلسفياً دقيقاً، منهاجاً وتطبيقاً، كلا. والاهى مدرسة يمكن صياغة تعاليمها فى قضابا محددة.

بل وأن صميم فعل المخاص الذى أنجب الوجودية، والذى سيظل دامغاً إياها بمعالمه هو ذاته النفور من المذهب والمذهبية. وعلى وجه التحديد يمكن اعتبار الميلاد الرسمى للفلسفة الوجودية بمثابة رد فعل رافض لمذهب الماهية Essence ، كما وصل إلى نروته مع هيجل الماهية الربي دروته ما مع هيجل الماهية الربي الماهية الناهضة وتقول وان تلك الماهية الثابتة موضوع الخبرة المعرفية العقلانية، ليست هي الحقيقة في تعينها واكتمالها. الحقيقة هي الميالاحرى الوجود الذي نمر به في الخبرة الفورية الحية. وسوف نرى أن التمييز بين الوجود والماهية من الأسس الكائنة في صلب الفلسفة الوجودية.

وكدأب البحث الفلسفى، بُذلت محاولات عديدة لتعقب جذور الوجودية في أعماق التاريخ الفلسفى، وصلت حتى مين دى بيران

B. Pescal (۲۱) وبلد وبلد وبلد وبلد وبلد وبلد وبلد المعظيم (۲۱) (۱۹۲۱ – ۱۹۲۲) والقديس أغسطين، بل وحتى سقر اط العظيم (۲۲). ولكن المعتمد أكاديمياً أن فلسفة كيركجور أول صورة ناضجة مكتملة لها، وصك شهادة ميلادها الرسمية التى لابد وأن يعترف بها الجميع. وفي عصر كيركجور، كان الافتتان بالعقل – الذي بدأه أبو الفلسفة الحديثة رينيه ديكارت ووصل إلى ذروته مع هيجل – قد بلغ مداه. فنجيب العقل الأثير – أي العلم – قد أحرز الذروة الشاهقة بنظرية نيوتن، إنها نسق شامل للعلم بالطبيعة، تجاهد بقية أفرع العلوم البيولوجية والإنسانية للدخول في أعطافها. يوازي هذا نجاح الفلسفة العقلانية – خصوصاً الألمانية – في بناء أنساق شامخة، تحاول استيعاب الوجود بأسره في قلب فئة من التصورات. فأشرق القرن التاسع عشر في أحضان مايعرف "بعصر التنوير" – عصر الإيمان بقدرة العقل على فض كل مغاليق هذا الوجود.

<sup>(</sup>٢١) انظر في فلسفة مين دى بيران، وآثارها التي امتدت حتى شكلت حركة سادت في الفلسفة الفرنسية إبان القرن التاسع عشر، تعرف باسم "فلسفة الحرية" التي أقرب تماماً بقيمة العلم الابستمولوجية ولكن تحاول تقليم أظافره الأنطولوجية التي تلغى حرية الإنسان – انظر في هذا كتابنا المذكور:

الحرية الإنسانية والعلم: مشكلة فلسفية، دار النقافة الجديدة، القاهرة، ١٩٩٠، الفصل الرابع: خطوة فرنسية على الطريق، ص ص ١٥٠: ١٥٠.

وهذا الكتاب يمثل نقطة الافتراق الحادة بيننا وبين الوجودية، إذ يحاول الوصول إلى نفس مقولاتها، ولكن على أساس العقلانية، بل وبالنظر إلى العالم بعيون العلم وهو آية العقلانية التي قامت الوجودية لكي تتشق عنها وعن نظرتها للعالم.

<sup>(22)</sup> J. Macqurrie, An Existentialist Theology, op. cit, p.15-16.

وكرد فعل متوقع، تمضض عصر التتوير عن الحركة الرومانتيكية، من حيث تمخض عن فلسفة كيركجور الوجودية، التى كانت نقطة بدايتها رفض العقلانية التتويرية حيث سيادة المذاهب النسقية، سواء العلمية أو الفلسفية. فهى فى كلتا الحالتين باردة جافة مقطوعة الصلة بالتجربة الحية المعاشة، وتنظر إلى أية حقيقة واقعية – حتى الإنسان – كموضوع، كشئ ما غريب عنه، وتسحق فردانيته بما فيها من موضوعية وعمومية وتجريد.

ولسوف يظل ديدن الفلسفة الوجودية منذ البداية وحتى النهاية رفض كل ما يمس فردانية الفرد. "فهم يجعلون محور النظر الفلسفى السؤال : ماذا أكون"(٢٣) من أجل إبراز قيمة الفرد، و"تحليل الوجود البشرى من حيث أخص ما فيه من فردية وعينية"(٢٠)، ومن حيث هو جزئى عارض لا يندرج تحت أية بنية نسقية عقلية، ليصلوا إلى الوجود كما يتجلى في مواقف التفرد الإنساني - مواجهة الموت مثلا وهو أقصاها. فبهذا يصبح العالم متأصلاً في صميم الفرد، لا مفارقاً عنه في مذهب عقلي مصمت، لا يعترف به ولا بفردانيته.

الوجودية إذن فلسفة للوضع الإنساني، على أن نميز بين اتجاهين لفلسفة الوضع الإنساني: الأول هو الماهوى الذى ينظر إلى الإنسان في حدود طبيعته الماهوية داخل الكون ككل، والاتجاه الآخر هو الوجودى الذى ينظر إلى الإنسان في معضلته في الزمان والمكان

<sup>(23)</sup> Gabriel Marcel, Mystery of Being, trans by G.S Fraser, Vol. I, Indiana, 1950, P.84.

<sup>(</sup>٢٤) ريجيس جوليفيه، المذاهب الوجودية، ترجمة فؤاد كامل، ص ٥.

ويرى الصراع بين ما هو موجود فيهما، وما هو مُعطى فى الماهية، (٢٥) كإمكانية تتنظر التحقق.

والفيلسوف الألماني المنتمى للكانتية الجديدة هاينيمان Existentialism هو F.Heinemann هو الذي قدم مصطلح (الوجودية F.Heinemann فقط عام ١٩٢٩) وكان مصطلحا شديد الدلالة وصائبا جدا. فهو مشتق من الجذر Ex-sistere الذي يعني في أصوله اللاتينية (الانبثاق في مشق من الجذر To Emerge فيه. فعلا فلسفة الانبثاقة في هذا العالم، وليست فلسفة الكينونة وها الكينونة عير متحققة، الكينونة تحقق خالص. أما الوجود الذي هو مقابل للماهية الحدائما إمكانيات مفتوحة، تتنظر الاختيار والقرار لكي تتحقق. وهذه الإمكانيات هي ما تصوب عليه الفلسفه الوجودية أنظارها. وليس الألمانية، فالوجودية نبئة ألمانية نشأت أصلا من توتر موقف العقليه الالمانية في بدايات القرن التاسع عشر. وكما أوضحنا، كانت فلسفة الألمانية مع هيجل كيركجور وهو دانمركي، رد فعل لفلسفة الماهية مع هيجل الألماني. (٢٧)

الوجودية إذن مجرد اتجاه عام لتحليل الوضع الإنساني، بل واتجاه ظل مضمرا. ولم يخرج من الصحائف ويتبد إلا في أعقاب

<sup>(25)</sup> P. Tillich, History of christian thought: from Its Origions to existentialism, opcit, P.539-40.

<sup>(26)</sup> M.Rosenthal & P.Yudin (ed.), A dictionary of Philosophy, Progress, Moscow, 1967 P.153.

<sup>(27)</sup>P. Tillich, Theology of culture, Pp 76:81.

الحرب العالمية الأولى، فى ألمانيا ثم فى فرنسا ولم يكتسب حتى اسماً إلا عام ١٩٢٩. لاغرو إذن أن يضم الاتجاه الوجودى فلاسفة شتى تختلف مشاربهم أيما اختلاف وقد تتناقض، ليس فقط فى قضايا الفلسفة العامة، بل وفى صميم القضايا التى تشكل صلب الاتجاه الوجودى. ولن نجد مقوله واحدة اتفقوا عليها، أو يمكن أن تنطبق عليهم جميعاً بلا استثناء. فلا نتوقع مرسوماً بتعاليم الوجودية، ولاسبيل إلى وضع تعريف جامع مائع لها، وبدلاً من هذا، سنحاول تحديد الاتجاه الوجودى عن طريق نقطة البداية والمسار والهدف، وأبرز المعالم وأهم الخصائص (٢٨)

### % % %

حينما نفكر في السؤال: ماذا أكون ومن أكون؟ سنلقى أنفسنا في دوائر مغناطيسية من التساؤلات كيف ولماذا ومن أين جئنا؟ وإلى أين نمضيي؟.. الواقعة الوحيدة الجلية هي (أننا موجودون) فبدأت منها الوجودية. وكان " ينبغي أن نبدأ من علاقتنا الأولية بما هو في ذاته: أي بوجودنا – في – العالم "(٢٠) على أن أميز ما يميز الوجودية هو أنها لاتبدأ من الوجود كمقولة عامة – كماهية، بل منه كواقعة عينية متشخصة في فرد محدد. فالموجود البشري يمتاز عن سائر

<sup>(</sup>۲۸) انظر فى هذا بصورة موجزة ومبسطة، مقالنا : الوجودية، مجلة القاهرة، العدد ١٥.١٤ مايو ١٩٨٥.

<sup>(</sup>۲۹) جان بول سارتر، الوجود والعدم: بحث في الأنطولوجيا الظاهراتية، ترجمة د. عبدالرحمن بدوى، دار الآداب، بيروت، سنة ١٩٦٦. ص ٥٠٤.

الموجودات بأن كل فرد ملقى فى موقف وجودى معين خاص به، لا أحد يمكن أن يحل محله أو يشاركه فيه. إنه فرد فريد ، لايجوز اعتباره عينة فى فئة. هكذا تبدأ الوجودية من الأنا.. الأنت.. الهو.. من الذات. فيغدو الوجود ذاتياً، لايمكن أن نجرده ونعرفه من الخارج كمعطى موضوعى أو أن نرده إلى قوالب تصورية. فهو لايرد إلى سواه إنه يتصف بالذاتية العميقة من حيث يتصف بالسر الذى يجعله يتأبى على كل محاولة لجعله موضوعاً.

وهذه الذاتيسة والفردانية لاتقلل من شأن العالم، ولامن شأن الآخرين. "فإذا كانت مشكلة وجود العالم قد أرقت فلاسفة الذات الذين وضعوها في جانب، والعالم في جانب آخر ثم حاولوا الجمع بينهما فإنها لاتشغل الوجودي البتة. لأن نظرته تقوم على وحدة الذات والموضوع"(١٦). امتلك الإنسان لجسد، والجسد كأداة للإنسان، يجعله يشارك في العالم، كظاهرة طبيعية وهو في الآن نفسه فائق للطبيعة المادية، لذا يرى الوجودي الإنسان كوحدة بدنية نفسيه. فلا يبدأ من الذات الميتافيزيقية، أو من الماهية، بل من (الوجود العيني في العالم)، حيث الذات البشرية والعالم حقيقتان أصيلتان متساويتان. لا العالم)، حيث الذات البشرية والعالم حقيقتان أصيلتان متساويتان. لا ذات بغير عالم، ولا عالم بغير ذات. وهذا يفضي إلى الوجود - مع ذات بغير عالم، ولا علم بغير ذات. وهذا يفضي الموجود البشري. "وجود الإنسان في جسد يتبعه فعل الشعور، وفعل الشعور لايمكن "وجود الإنسان في جسد يتبعه

<sup>(</sup>۳۰) جون ماکوری، الوجودیة، ترجمة د. إمام عبدالفتاح إسام، مراجعة د. فؤاد زکریا، سلسلة عالم المعرفق، الکویست، ۱۹۸۲. ص ۱۱۱، ومسا بعدها، ص ۲۷۱، ومواضع أخرى.

تفسيره إلا من خلال المشاركة Participation مع -الآخريان"(٢١) هكذا نخلص إلى أن الوجودية تبدأ من وحدة (الوجود - مع الآخرين - في - العالم) التي يجسدها الوجود اللاعقلاني المحسوس، التجربة الحية الخفاقة في الصدور، لا المتجردة في العقول. هذه هي نقطة البداية والتي يلخصها ببراعة مصطلح هيدجر Dasein "الموجود - هناك" الكائن الملقى به في العالم مع الآخرين.

أما نقطة النهاية، أو هدف الأهداف من الفلسفة الوجودية، فهو البحث المشبوب عن الوجود الأصيل (الشرعى) والحيلولة دون الوجود الزائف - الوجود أصيل بقدر مايشكل الفرد نفسه، وزائف بقدر ما تشكله مؤثرات خارجية فيفقد ذاته. من هنا كان صون الوجوديين للحرية، ونقدهم للمجتمع وأعرافه، ودعوتهم الفرد للخروج على كتلة الجماهير، ورفض القيم الجاهزة وسائر العموميات... وذلك ليحمل وحده مسئولية ذاته، فيكونها، ويحقق وجوده الأصيل. وهذا لن بتأتى إلا حين "الفعل المشتمل على الحرية والفكر والقرار".

ها هنا نضع الأصبع على العمود الفقرى ودماء الحياة من الاتجاه الوجودى: حرية الإنسان إنهم لايحللون الوجود الإنساني إلا من حيث أنه أساساً فعل حرية، تتكون بأن تؤكد نفسها، وليس لها منشأ أو أساس آخر سوى هذا التوكيد للذات "(٢٦) فعلى خلاف نهج الفلاسفة في القول بحرية الإنسان، لايحاول الوجوديون وضع أية براهين تثبتها أو دحض أدلة تنفيها، فهذا نقض للوجودية التي تعنى

<sup>(31)</sup> G. Marcel, Mystery of Bing, vol. I, op. cit, P.104.

<sup>(</sup>٣٢) ريجيس جوليفيه، المذاهب الوجودية، ترجمة فؤاد كامل، ص ٢٠.

المطابقة بين كون الإنسان موجوداً و كونه حراً. فكما يقول سارتر "الحرية ليست وجوداً ما، إنها وجود الإنسان"، ويستأنف موضحاً: "إننى محكوم على أن أكون حراً. وهذا يعنى أنه لايمكن أن يوجد لحريتي حدود أخرى غير ذاتها، أو إذا شئنا فنحن لسنا أحراراً في الكف عن أن نكون أحرار "(٢٦). ولو كانت كل وقائع حياة إنسان ما تشهد بأنه ليس حراً، كأن يخضع لمشيئة غير مشيئته، أو حتى للعقل الجمعي في قرار ما، لقال الوجوديون إنه بفعل من أفعال الحرية اختار التتازل عن الحرية، وبالتالي عن الوجود الأصيل وقنع بالوجود الزائف، اختار أن يكون مشتتاً ممزقاً بلا إرادة - باصطلاح سارتر: سئ النية وسوء النية يعنى أن الموجود الإنساني " يمكن أن يتخذ مو اقف سلبية بإزاء نفسه (۲۰) فتقول رفيقة عمره وفكره سيمون دي بو فوار: "إن الإنسان لايستطيع أبداً أن يتنازل عن حريته، وحين يز عم أنه يتخلى عنها، فإنه لايفعل شيئاً إلا أن يحجبها عن نفسه، وهو يحجبها بحرية، إن العبد الذى يطيع يختار أن يطيع. واختياره لابد وأن يتجدد في كل لحظة. إن الإنسان يُخلص لأنه يريد ذلك بكل إرادته، وهو يريد ذلك الأنه يأمل بهذه الطريقة أن يستعيد كينونته "(٥٦)

وبالطبع لاشيء مطلق. فثمة ما أسماه الوجوديون (بالمواقف الحدية) التي تمثل حداً لحرية الإنسان فلا يستطيع أن يفلت

<sup>(</sup>٣٣) جان بول سارتر، الوجود والعدم، ترجمة د. عبدالرحمن بدوى، ص ٧٠٣.

<sup>(</sup>٣٤) المرجع نفسه، ص ١١١.

<sup>(</sup>٣٥) سيمون دى بوفوار، مغامرة الإنسان، ترجمة جورج طرابيشى، دار الأداب، بيروت،

سنة ١٩٦٣. ص ٧٢

منها، كالموت والقلق..، وأيضاً الجنس واللون والطبقة... فضلاً عن قسوة المواقف الحدية الشاذة، كالعاهات وحالات المعوقين والأمراض المزمنة على أنها - جميعاً وغيرها - تمثل حدود الموقف الذي تمارس الحرية داخله، ولاتنفيها. حرية الفرد غير قابلة للنفى، طالما لا شيء ينفى كونه موجوداً.

إن الوجودية أصلا وفروعاً فلسفة الموقف، لأن الموقف هو الحياة والحياة هى الوجود فى موقف. "والموقف هو ما يجعل الإنسان (الوجود – لذاته) لايشابه بحال الشيء (الوجود – فى ذاته)"(٢٦) فكان المسرح الوجودي مثلاً مسرح موقف لامسرح دراما وأحداث..

ونأتى للأخلاق الوجودية، فنجدها أخلاق موقف مشدود إلى المستقبل، لاقانون مستكن فى الماضى، لذلك قيل إن "الاتجاه الأخلاقى للوجودية يحدد النظر إلى التاريخ على ضوء المستقبل". (٢٧) وأشباه المتعلمين ذووالنظرة العُجلى المبتسرة بتصورون أن الحرية الوجودية ستجعلها فلسفة انحلال وإياحية، فى حين أنها تحمل الإنسان أقسى مسئولية خلقية لا عن ذاته فحسب، بل عن الإنسانية جمعاء، على أساس أن اختيار قيمة معينة تأكيد لها، ودعوى للآخرين كى يختاروها، إنها اختيار للذات وللإنسانية جمعاء، التزام وإلزام (٢٨).

<sup>(36)</sup> Gabriel Marcel, Mystery Of Being, P. 125. ff.

<sup>(37)</sup> Paul Tillich, Theology of Culture, P. 101.

<sup>(</sup>۲۸) جان بول سارتر، الوجودية فلسفة إنسانية، ترجمة حنا دميان، دار بيروت، سنة 1909، ص ١٨ وما بعدها.

فتتلخص أخلاقيات الوجودية في : تصرف بحيث يصبح فعلك أنموذجاً للتصرف في كل موقف مماثل، في أي زمان ومكان. وكأنسا و صلنا بالطريق المعكوس إلى أقصى صورة عرفتها الفلسفة للأخلاق الصارمة المتشددة، أي مبدأ الواجب المطلق عند إيمانويل كانط. ولئن كان الوجوديون، حتى بعض المؤمنين يحتقرون الأخلاق المتعارف عليها، لأن اتباعها الأعمى انقياد للآخرين وطمس للفرد، فإنه ليس في مقدور الإنسان أن يقف عند حد رفض القيم الجاهزة، إنما هو مقضمً عليه أن يؤسس قيماً يلتزم بها ويلزم بها الآخرين، لتصبح كلِّية على الرغم من أنها في أصلها ذاتية هكذا يصبح الإنسان الأخلاقي مُشرعاً ومنفذاً، فهو الخالق الوحيد لمعنى القيم في العالم. إنهم يبحثون عن مستوى أعمق للضمير، فيسلمون بحرية الإنسان وبر فعون من عليه كل وصابة أو إلزام مسبق، حتى لايلتزم إلا بما يختار ويقرر هو الالتزام بـ ه. وبهذا تكون الأخلاق ذاتية نابعة من أعماق الفاعل متأصلة فيه، لاخار جية مفروضة عليه ربما بصورية فارغة. وتكون المسئولية عن الفعل من حيث كانت الحرية في الإقدام عليه. فالحرية والمسئولية وجهان لعملة واحدة كما تقضى مبدئيات التفكير، وكما يسلم كل دستور أو قانون، فلا يعد الفاعل مسئولاً عن أية جريمة - مهما كانت بشعة - أرغم على ارتكابها بصورة أو بأخرى. وطبعاً لايوجد فيلسوف وجودي أو غير وجودي، مؤمن أوملحد ، يقول إن كل شيء مباح. ولن يوجد. والمفروض أن المسئولية الملازمة للحرية تقوم بعملية الضبط الأخلاقي المنشودة دائماً، في كل موقف، فردى أو جمعي. وتلك المكانة الفائقة للحرية من ناحية، وللموقف من الناحية الأخرى، جعلت الوجوديين شديدى العناية – على وجه الخصوص بالمواقف التى – يتجلى فيها معالم الحرية، كالتصميم والتعهد والالتزام والولاء؛ وعلى رأسها موقف الاختيار واتخاذ القرار الطريق إلى الوجود الأصيل. من هنا كان (القرار) أحد محاور الفلسفة الوجودية. وكلنا نعلم صعوبته، وقد نحاول إرجاءه أوتجنبه، خصوصاً حين القرارات الخطيرة التى يترتب عليها مواقف ذات دوام، كقرارات المهنة والزواج والصداقة. على أن القرار في كل حال يتضمن وثبة وتجاوزاً للموقف المباشر، بحيث نكون قد ألزمنا أنفسنا بظروف لم تتعين وتتحقق بعد. فمن طبيعة الإنسان أن يلتزم وأن يراهن على المستقبل، لذلك لابد وأن يتخذ قرارات، وعنها تنبثق الذات. (٢٩)

الذات ليست معطاه جاهزة منذ البداية، المُعطى حقل من الإمكانيات غير المتعينة، وبالقرار يختار الإنسان بعضاً منها لتتعين وتشكل الذات. وعلى الرغم من أن القرار شاق ومؤلم، فإن النزعة الوجودية – على وجه الدقة – هى رفض كل ما يحول دون اتخاذ القرار حول الوجود الخاص، كالعرف والتقاليد والرونين. إنهم يحاربون كل ما يعمل على تشكيل حياة الأفراد فى قوالب نمطية، يجاربون كل ما يعمل على تشكيل حياة الأفراد فى قوالب نمطية، تجعلهم يسيرون كالدهماء وراء قرارات أتخذت بالفعل، فيفقد الإنسان ذاته، ويقع فى براثن الوجود الزائف.

<sup>(</sup>٣٩) جون ماكورى، الوجودية، ترجمة إمام عبدالفتاح إمام، ص ٢٦٣ ومابعدها.

وآية كل هذا يبلوره التمييز بين الوجود والماهية. ورغم أن هيدجر قال إن ماهية الإنسان كامنة في وجوده، فإنه يمكن اعتبار القول بأسبقية الوجود على الماهية من المعالم البارزة للوجودية. ذلك أن أي جماد أو نبات أو حيوان، ماهيته سابقة أو متآنية مع وجوده. المنضدة مثلاً قبل وبعد أن تصنع، وفي أية مرحلة من مراحل وجودها مجرد منضدة. الإنسان هو الكائن الوحيد الذي يسبق وجوده ماهيته، "إنه لايأتي إلى الوجود كموضوع في مكان وزمان، بل كنشاط مستمر للحرية "(١٠). فهو يوجد قبل أن نستطيع تعريفه بأية فكرة، "والمقصود بذلك أن الإنسان يوجد قبل كل شيء، وأنه يلقي ذاته، ويبرز إلى العالم، ثم يُعرف بعد ذلك "(١١) فطبعاً لا يمكن تحديد ماهية الوليد وقيمه وأهدافه ومثله والتزاماته... أو على الاجمال علاقته بالعالم: "علاقتنا بالعالم ليست مقررة من قبل، نحن الذبن نقرر". (٢٦) ألم نتفق على أن الذات معطاة كحقل من الممكنات. الإنسان مشروع وجود، ثم يقرر بنفسه ما الذي سيكونه، وفي النهاية لايكون إلا بحسب ما ينتوى ويختار، ذاته ليست إلا مجموع قراراته وأفعاله، هذه هي حياته نفسها، وبالتالي لامجال لتعليق الفشل علي ظروف خارجية عن إرادته. إذن فالإنسان - لاعوامل البيئة والوراثية

<sup>(</sup>٤٠) د. حبيب الشاروني، فلسفة جان بول سارتر، مجلة عالم الفكر، المجلد الشاني عشر، الجزء الثاني، سبتمبر ٨١، ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٤١) جان بول سارتر، الوجودية فلسفة إنسانية، ترجمة حنا دميان، ص ١٦.

<sup>(</sup>٤٢) سيمون دى بوفوا، مغامرة الإنسان، ترجمة جورج طرابيشى، ص ١٧.

- هو الذى يصنع ذاته، و"أن يوجد الإنسان هو أن يختار بنفسه"(٢١)، في عملية مستمرة لانتتهى أبداً، اللهم إلا بالموت، الإنسان وجود في الحاضر، فضلاً عن مسئولية في مواجهة مستقبل مفتوح ملىء بالممكنات، لنظل الأنا - الماهية هي مقبل أفعالها، إنها اختيار يجب ابتكاره مجدداً ودائماً.

لهذا كان الإنسان مسئولاً عن ماهيته. إنها المسئولية التى سوف تتعدى ذاتيته إلى الإنسانية جمعاء، والتى لايمكن الفرار منها لأن الإنسان حر. ولما كانت المسئولية الوجودية رهيبة إلى هذا الحد، حتى أنها تجعل فعل الاختيار والقرار مؤلماً، فلابد وأن يلازمها قلق. من هنا كان الشعور بالقلق أساسى فى الوجودية.

ولكى يتحمل الإنسان هذه المسئولية تماماً، تضعه الوجودية أمام كينونته، أى أمام كونه موجوداً. وفى هذا استفادت كثيراً من الفينومينولوجيا (مذهب الظاهريات)، مذهب إدموندهوسرل الفينومينولوجيا (مذهب الظاهريات)، مذهب الموندهوسرل حلى المعتقاء فدعاها لأن تقتصر على الوصف التفصيلي للظاهرة كما تُعطى للوعى، شريطة أن يتخلص الذهن من الافتراضات والانحيازات المسبقة. ووضع هوسرل منهاجاً دقيقاً ومعقداً لهذا، يتلخص فى شلاث خطوات : تقويس الظاهرة، أى وضعها بين قوسين ليكون أمامنا كل الظاهرة ولا شيء سواها – التجريد – النطبيق – وقد أقام هوسرل بناءه على فكرة مجدية حقاً للوجودية ألا وهى (القصدية) "البنية

<sup>(</sup>٤٣) جان بول سارتر، الوجود والعدم، ترجمة د. عبدالرحمن بدوى، ص ٧٠٤.

الجوهرية لكل وعى "(أئ) والتى تعنى أن الوعى وعى بشىء ما يقصده، فهى فكرة ترتبط ربطاً وثيقاً بين الذات والموضوع، لما بينهما من (إحالة) متبادلة. هكذا نجد القصدية والإحالة يحققان وحدة الذات والموضوع التى حرصت الوجودية على البدء منها. بيد أن الفينومينولوجيا إحدى ذرى العقلانية، والوجوديون الذين أخذوا بها أو منها – وأهمهم هيدجر وسارتر وميرلوبونتى – قد أولوها تأويلاً شديداً لتلائم أغراضهم، حتى أن هوسرل قد انتقد استخدام تلميذه هيدجر لأفكاره.

تقول سيمون دى بوفوار: "من المغالطة اعتبار الوجودية مذهباً يائساً. فهى أبعد ما تكون عن ذلك، إنها لاتحكم على الإنسان ببؤس لاعلاج له". "إن الإنسان لهو سيد مصيره الوحيد المستقل، إذا شاء فقط أن يكون كذلك. هذا ماتؤكده الوجودية وإن هذا اتفاؤل". "وإذا كانت الوجودية تقلق، فليس ذلك لأنها توئس الإنسان، بل لأنها تتطلب توتراً مستمراً "(ع) والوجودية فعلاً - حتى وإن كانت إلحادية تشاؤمية، فإنها ليست البتة موئسة. وهي أيضا ليست بالضرورة تشاؤمية، والأمل ظهر كثيراً في الوجودية الدينية المؤمنة، وخصوصاً مع جبرييل مارسيل الذي وضع كتابه (الإنسان الجوال) وجعل له مع جبرييل مارسيل الذي وضع كتابه (الإنسان الجوال) وجعل له حدولية المؤمنة، وكانه بهذا يواصل

<sup>(</sup>٤٤) جان بول سارتر، التخيل، ترجمة د. نظمى لوقا، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، سنة العرب ١٩٨٢ ص ١٩٨٦.

<sup>(</sup>٤٥) سيمون دى بوفوار ، الوجودية وحكمة الشعوب، ترجمة جـورج طرابيشــى، دار الآداب بيروت، سنة ١٩٦٢ ص ٣٠، ٣١.

مسار إرنست بلوخ E. Bloch (١٩٧٧-١٨٨٥) المذي جعمل (مبدأ الأمل) عنوان أهم أعماله، محوراً لفلسفته اليوتوبيـة التي تجمع عناصر وجودية ومار كسية وصوفية وعلمية وانثر بولوجية... وهذا الإيمنع أن الروح العامة للوجودية هي بلا شك، رؤية سوداوية للحياة، و احساس بمأساويتها وكآبتها وثقلها، وبالمعاناة الأليمة. فالوجودية في حد ذاتها، وفي أية صورة من صورها، فلسفة أزمة، فلسفة الموقف المتأزم للانسان دوناً عن سائر الموجودات. ليس هذا من صعوبة القرار ومسئولية الحرية والقلق فحسب، بل ومن مفاهيم أخرى كثيرة دارت حولها، مثل التناهي والموت والاغتراب والهم والأثم والخطيئة الأولى في المسيحية... وغير ها. كلها مواقف حدية رهيبة. وأقساها التناهي، و هو خاصة أساسية للموجود البشري. فهو محدود من ناحية بلحظة الميلاد، والأفظع من الناحية الأخرى بلحظة الموت. حتى عَرف هيدجر الإنسان (أو الآنية Dasein) بأنه (وجود - للموت)، من حيث أن الموت هو نهاية الحياة وقانونها المحتوم. الكائنات الحية الأخرى تنتهى. أما الإنسان فهو وحده الذي يموت، لأنه هو وحده الذي يهتم بأعلى إمكانيات وجوده وأخصبها، وهي إمكانية استحالته و انتهائه وموته. (٤٦) فإذا كانت الذات حقلاً من الممكنات، فإن الموت هم أصلب هذه الممكنات، لأنه الممكن الوحيد اليقيني، وهو في الوقت نفسه نهاية كل الممكنات التي تجعلها جميعاً غير ممكنة. لذلك كان الموت عند الوجوديين الملاحدة - خصوصاً البير كامي - بر هاناً

<sup>(</sup>٤٦) مارتن هيدجر، نداء الحقيقة، ترجمة ودراسة عبدالغفار مكاوى، دار التقافة، القاهرة ١٩٧٧، ص ٣٢ - ٣٣ ، ٨٤.

نهائياً على عبثية الكون والناس. وهذه العبثية لاتنفى، بـل لعلها تؤكد إعزاز الوجوديين الحميم لتجربة الحياة. وكامى نفسه يقول: "إن جزعى من الموت ينال من غيرتى الشديدة على الحياة" و "إذا كنت أرفض رفضاً باتاً وعود العالم الآخر، فالسبب فى ذلك أننى لا أرغب فى التخلى عن خصوبة اللحظة المائلة وما فيها من ثراء. كما أننى لا أوثر الاعتقاد بأن الموت يؤدى إلى حياة أخرى. فالموت بالنسبة لى باب موصد "(٤٠)، إن الموت هنا يعبر عن اليقين الحسى والشك الروحى.

أما مع الوجوديين اللاهوتيين والمؤمنين، فقد اكتسب الموت دوراً ودلالة مختلفة. ولكنه في كل حال يزيد من حدة الهم، الذي يأتي من التناقض بين كون الإنسان محدودا كواقعه، وكونه مشدوداً للمستقبل. فهو مهموم بتحقيق إمكانياته، في بحثه الدائم عن الوجود الأصيل، المحفوف بالموت.

#### 200 200 200 200 200 200

ولا مندوحة عن الاعتراف بأن الوجودية فى منطلقاتها الفلسفية نزعة أرستقراطية، تبغى الرقى بالإنسان. فهى دائما الترفع والتميز عن الحشد وكتلة الجماهير. ولاشك أنها أتتنا باستبصارات عميقة ونافذة عن الموجود البشرى، كانت صائبة إلى حد أنه قد نما مؤخرا علم النفس الوجودى، كمقابل للاتجاهات

<sup>(</sup>٤٧) جون كروكشانك، ألبير كامى وأدب التمرد، ترجمة جلال العشرى، دار الوطن العربي، بيروت، د.ت، ص ٥٠، ٥١.

السيكولوجية التعميمية - خصوصاً السلوكية الآلية - بصورة تجافى الواقع. "وأحرز العلاج النفسى الوجودى نجاحاً ملحوظاً في علاج الأمراض اللفظية وأمراض التخاطب، خصوصاً التي لاتعود إلى أسباب عضوية ((14) وقد بدأ هذا الاتجاه السيكولوجي بما يسمى بالتحليل النفسى الوجودى. ويعد لودفيج بنسفانجر Binswanger رائده، وكان يصف عوالم مرضاه بالاعتماد على تصورات أنطولوجيا هيدجر للوجود الإنساني.

وستظل الوجودية دائماً حائزة لنوط شرف في صونها لفردانية الإنسان وحريته ضد أخطار قد تحيله إلى مجرد رأس في القطيع - بتعبير نيتشة، أبرزها الآن نظام الدولة الشمولية ذات السلطة الجامعة، ووسائل الإعلام الذائعة، والضغوط التي يمارسها مجتمع الجماهير، أو العقل الجمعي.

لكن لكل شيء حدوداً. فأى خطر يتهدد المجتمع لو أن الوجودية أخذت مأخذاً حقيقياً، وأصبح كل فرد يتصرف كما لو كان عالماً مستقلاً؟! ببساطة لن يظل مجتمعاً، بل زحاماً متنافراً. سيرد الوجوديون بأن كل وجود بشرى محفوف بالمخاطر، وكما أن هناك إمكانية خطر الفوضى بل وانعدام الأخلاق فثمة أيضاً إمكانية التقدم الأخلاقى الجذرى. ربما. لكن حتى لو افترضنا مستوى الوعى اللائق وإخلاص النية وإصابة جادة الصواب من كل فرد وهو يبدع قيمه،

<sup>(48)</sup> Victor E. Frank, Psychotheraphy and Existenttialism, Penguin, London. 1970.

فلا مندوحة عن عموميات يلتزم بها الجميع لكى تستقيم حياتهم معاً. ثم، لماذا يتصورون أن كل التجاء لعموميات وتجريدات جاهزة فيه مساس بالفرد؟! والواقع أنه – من وجوه كثيرة – فيه إذكاء، وسبيل إلى تجربة وجودية أفضل. أليس الوجوديون أشد من سواهم إدراكاً لتناهى الموجود البشرى ومحدوديته؟ حياته إذن قصيرة وإمكانياته قاصرة، لا تستوعب تقصى كل الأبعاد في كل موقف وصولاً إلى القرار السليم. فلماذا لايستفيد من المبادئ العمومية التي أسفرت عنها تجارب أخرى طويلة عريضة؟ على الفور سيرد الوجوديون بأن تجارب أهم من سلامته. لذا يؤخذ عليهم إعلاء التحمس للختيار مرية القرار أهم من سلامته. لذا يؤخذ عليهم إعلاء التحمس للختيار ما أسموه بالوجود الأصيل، بأى شكل كان وبأى ثمن كان، في مغامرة أو مقامرة ليس من الصواب دائماً الإقدام عليها بسهولة.

وبصرف النظر عن نقطة انطلاقهم – أى محاربة العقل وهو أداة إضفاء الرونق على الواقع، والسبيل الأمثل لحل كل المشاكل وتجاوز الكوارث.... كان تكثيفهم المأساوى للحياة بدلاً من توسيع نطاقها، وصمهم الآذان عن جمالاتها الكثيرة، شم دورانهم حول مقولات الموت والقلق والإثم والهم والاغتراب... الخ. أفلا نتوقع إذن من الوجوديين – لاهوتيين ومؤمنين وملاحدة – الطابع المأساوى الكثيب، والهم والغم والنحيب.. كان الله في عونهم!

كل هذا يبرر الحكم بأن الوجودية نزعة جانحة، خصوصاً وأنها لاتزدهر إلا حين الاضطراب والانهيار وانعدام الشعور بالأمن.

والمجتمعات المستقرة نسبياً – كما هو معروف، وكما يؤكد تيليش نفسه – لا تصغى للوجودية.

#### 30 30 30 50 50 50

وبنظرة عميقة، نلاحظ أن هذه المآخذ الشهيرة على الوجودية تتداح كما تتداح دوائر بلجة ماء ألقى فيه بالحجر، فقط لو كانت لاهوتية أو حتى مؤمنة، أى حين يختار القرار الإيمان بالدين والألوهية لقهر العدم والتناهى والإثم والاغتراب... ولتحقيق الوجود الأصيل، بكل ما يتضمنه هذا القرار من التزام وتعهد وولاء. وبهذا نعود إلى حيث بدأنا إلى الوجودية الدينية كمدخل لعالم باول تيليش.

وقبل الدخول إلى هذا العالم - وأى عالم - ينبغى أن نكون على حذر من أكذوبة تصنيفية تجعلنا ننظم الفلاسفة فى صفوف أشبه بالجزر المنعزلة. ولعلها أشبه بطوابير الألعاب الرياضية، كل صف أو طابور يحمل بطاقة معينة، هذا مثالى.. وذاك تجريبى.. والآخر وجودى....الخ.

هذا الإسلوب الإجرائى التبسيطى لو أخذناه كقاعدة جامعة مانعة، كان ضلالة ضالة ومضللة، وأبعد ما تكون عن زخم الواقع الفلسفى الحى المتدفق المتلاقح بفعالية، وأحياناً بعنف، يرفض ويقبل ويطور ويصوب وينقد ويتراجع ويتقدم... ولايوجد فيلسوف ذو اعتبار، مصطلح فلسفى واحد كفيل بتحديد فلسفته من رأسها حتى أخمص قدميها. وانتماء الفيلسوف لاتجاه معين أو حتى لمدرسة معينة

لا يعنى أن كل ماسواها حرام عليه. ولا يعنى أنه لزاماً عليه أن يطبق تعاليمها حرفياً، فلا تفوته منها صغيرة ولا كبيرة. إن هذا ينطبق على المنتمين لأشد الاتجاهات الفلسفية إحكاماً ورصانة منطقية ودقة في الأسس المنهجية، فما بالنا بالاتجاه الذي هو على النقيض من الاحكام و الرصانة المنطقية – أي بالفلسفة الوجودية.

لقد حددنا بدقة - قصاري ما استطعنا - ماهية الاتجاه الوجودي بكل أبعاده و آفاقه، كي نكون على بيّنة من الحدود. ولكن ليس بعني هذا أن فلسفة الفيلسوف لابد و أن تكون، أو حتى بمكن أن تكون صورة طبق الأصل من هذا، لكي يكون وجودياً. كلا بالطبع. يكفي الاشتر اك في المنطلقات المبدئية، أو الدور إن حول المحاور الأساسية. يكفي أيضاً اقتنفاء خطى أعظم الرواد كيركجور أو هيدجـر أو سارتر. إن الوجودية ككل تيار فلسفى رئيسى، تضوى تحت لوائها وتسم بميسمها مدارس فلسفية كثيرة - وبعضها قامت لتستقل عنها فكانت بصورة معدلة أو مصغرة لها - كالشخصانية (ماريتان، بير ديائيف)، فلسفة الحياة (أونامونو)، فلسفة القوة والحياة أيضا (نيتشه)، فلسفة الوجود الشخصى (جاسيت وبولجاكوف)... والملامح الوجودية الواضحة تجعلهم وجوديين شاءوا أم أبوا. وكل الفلاسفة الوجوديين - من ذكرناهم ومن لم نذكرهم - هم وجوديون فقط بدرجات متفاوتة - طبعاً. أي لن يتحقق المفهوم الكامل الذي رأيناه مع أي منهم. وإن كانت أعلى درجة تسجل لكيركبور وهيدجر وسارتر. وهيدجرهو أقدر من استطاع أن يفلسف الوجودية، وأعمق روادها فكراً وأبعدهم تأثيراً. ومع هذا يرفض أن يسمى نفسه فيلسـوفاً وجودياً ويفضل لقب فيلسوف وجود!!

الخلاصة أن الوجودية كأى اتجاه فلسفى خصيب وثرى، لا هى كفيلة بتحديد فلسفة الفيلسوف، ولايوجد فيلسوف فلسفته بمفردها كفيلة بتحديدها.

إذن ليست الوجودية مصطلحاً مرادفة لفلسفة باول تيليش المتعددة الأبعاد والمترامية الحدود. يقول تيليش موضحاً موقفه وهو قول يصلح قاعدة عامة مجدية جداً لمناهج البحث الفلسفى: "كثيراً ما يواجه إلى السؤال: هل أنا لاهوتى وجودى؟ وإجابتى دائماً مقتضبة، فأقول: إننى النصف والنصف والنصف fifty - fifty. وهذا يعنى أن الوجودية والماهوية Essentialism بالنسبة لى ينتميان لبعضهما. ومن المستحيل أن يكون المرء ماهوياً خالصاً إذا كان فى الموقف الإنساني بصفته الشخصية، وليس يجلس على عرش الله، كما نفهم ضمناً من هيجل وهو ينشىء تاريخ العالم الآتى لنهايته تبعاً لمبدأ فى فلسفته. تلك هى العجودية الخالصة مستحيلة. فكى يصف الإنسان الناحية الأخرى الوجودية الخالصة، واللغة تتعامل مع الكليات. وباستعمال الوجود لابد أن يستخدم اللغة، واللغة تتعامل مع الكليات. وباستعمال الكليات تكون اللغة بصميم طبيعتها ماهوية، ولايمكنها التمليس من هذا". (13)

<sup>(49)</sup> P. Tillich, A History of Christian Thought: From its Judiac and Hellenistic Origins to Existentialism, P. 541.

ليست الماهوية فحسب، إنه على الحدود بين الوجودية وسائر المقاطعات المحيطة بها. وهو دائما وأبدأ على الحدود، والايتقوقع فى قلب المقاطعة الوجودية والاسواها، والاحتى المقاطعة اللاهونية بجلال قدرها.

لكننا وجدنا الوجودية اللاهوتية والدينية المنظور الأشمل والمدخل المثالى لعالمه، والذى يمكننا من الإحاطة به والتجول فى سائر أرجائه، ولئن كانت موضوعاً نناقش به ومن أجله فلسفة تيليش، فإنه نظراً لعمق وجوديته وأصالتها من ناحية، وإتساق تفكيره وتشابك أطرافه وتلاقى عناصره من الناحية الأخرى، فلن يجدينا كثيراً وضع الأصبع على دعاويه الوجودية فحسب. وبدلاً من هذا الأسلوب القاصر المبتسر، سنعرض لشخصية الفياسوف ككل، ومقومات فلمنقته بعامة، وسيكون هذا العرض المتكامل بدوره أكمل أسلوب لاستشراف نزعته الوجودية.



# تانياً: مصادر فلسفة تيليش .. النماء .. والثمرة

\* سيرة تيليش : تطوره الفكرى وتشكُّل الأُطر

\* أعماله

\* تحديث اللاهوت



## الفصل الثالث

# سيرة تيليش : تطوره الفكرى وتشكل الأُطر

باول تيليش ألماني. ولد في العشرين من أغسطس عام ١٨٨٦ في قرية إشتار تسيدل Starzeddel بمقاطعة براندنبورج Brandenburg في بروسيا بالمانيا الشرقية. (٠٠) أبوم منها، ولكن أمه من مقاطعة رينيلاند بألمانيا الغربية. ولعل هذا أول توتر له على قلب حدود -الحدود بين المانيا الشرقية والمانيا الغربية (\*) . تحمل الأولى ميلاً ما التأمل، مر تبطأ بكآبة ووعى حاد بالواجب والخطيئة الشخصية، و لابيز ال بها احتر ام كبير للسلطة والتقاليد الاقطاعية. أما ألمانيا الغربية فتميزها الفتنة بالحياة، وحب التعين والحركية والعقلانية والديمةر اطية، فأثرت هذه السمات المتصارعة على سياق حياته الداخلية والخارجية. وعلى الرغم من أن أمه ماتت مبكراً، وبالتالي كان تأثير أبيه هو المهيمن، فإن أطر ميراثه من بيئته لم تعرف أبداً التر ابط و الانسجام، بل دائماً التوتر على الحدود. مما يفسر إنا رؤيته للتاريخ بأنه اختيار لخط يتجه صوب هدف، بدلاً من الفكرة الكلاسبكية التي تراه دائرة مغلقة. فمضمون التاريخ في نظره تشكله فكرة الصراع بين مبدأين متعارضين. والحقيقة ديناميكية، نجدها في قلب الصراء أو القدر (١٥) أو على الحدود بين المبدأين المتصارعين.

<sup>(50)</sup> Paul Tillich, My Search For Absolutes, Simon and Schuster, New York, 1967. P.23-24.

<sup>(\*)</sup> لم يمتد الأجل بتيليش ليرى انهيار سور براين وتوحد ألمانيا.

<sup>(51)</sup> Paul Tillich, On The Boundary, Charles Scribner's, sons, New York, 1966. P 14-15.

وقد قضى سنوات صباه فى شونفليس، حيث كان أبوه - وهو لاهوتى محافظ وقسيس بروتستانتى كبير من رعاة الأبرشية اللوثرية - كان يعمل فى منصب دينى رفيع كأسقف ومدير لكنسية الأقليم. وشونفليس مدينة صغيرة وهادئة شرق الألب، أنشئت فى العصور الوسطى ومازالت محتفظة بشىء من طابعها ، ومحاطة بمراع خصيبة وغابات كثيفة، مما ترك فى الصبى باول انطباعاً عميقاً بالطبيعة وإحساساً رومانتيكياً بعبق التاريخ. فضلاً عن الارتباط بالكنيسة بوصفها حاملة المعنى المقدس فى قلب الحياة الإنسانية، "إنها المكان الذى ينبغى أن نعيش فيه الخبرة بالسر المقدس، نعيشها برهبة وجفول علوى"(٢٥)

ومع هذا كان ينازعه دائماً اشتياق لزيارة المدينة الكبيرة - برلين. وكان الخط الحديدى الذى ينقله إليها هو فى حد ذاته نصف أسطورة. وهذه الفتة التى حملتها المدينة قد وقته خطر الرفض الرومانتيكى للحضارة التقانية، وعلمته أن يقدر أهمية المدنية من أجل تطور الجانب النقدى للحياة العقلية والفنية. لقد ظل حتى آخر لحظة فى حياته يشعر بالارتباط الأقوى بالريف والطبيعة عموماً. وهذا الارتباط تنامى فى ذهنه أكثر عبر رحلاته وسفرياته البحرية فى عرض البحار، وهو يرى أن مشهد البحر الصاخب المترامى الآفاق الذى يفتئت دوماً على الشاطىء الجامد قد ألهمه بالكثير من رموزه

<sup>(52)</sup> Paul Tillich, The New Being, Charles Scribner's sons, New York, 1955. P. 99.

وأفكاره، ومعظمها تُخلق إما تحت الأشجار وإما فى عرض البحار (٥٠). ومع هذا فإن الريف لم يستأثر به، وظل على الحدود بينه وبين المدينة، أو بين الطبيعة والمدنية.

وهو على أية حال قد خرج من أعطاف حياة شونفليس الهادئــة الوادعة المشبعة بزخم الدين، حين التحق بالمدرسة الثانوية في كونجسبرج Köngisberg - موطن كانط - وتلقى تعليماً علمانياً. فواجمه الأول مرة المُثل الكلاسيكية لليبرالية الأوروبية، مثل حرية التفكير الخاضع فقط لمعايير العقل. وعلى الرغم من رفضه اليبرالية الاقتصادية، فإنه يؤكد دائما ليبراليته في النفكير. لقد تلقى هذه المثـل-والتي عايشها أكثر في براين، حين انتقل والده للعمل هناك عام ١٩٠٠ - بحماس شديد، لكن لايخل إطلاقاً من ولائه للدين وتحمسه الأعمق لحيثيات اللاهوت. فقيمة تيليش نتجلى في وقوفه على الحدود بينهما - حسب تعبيره الأثير - وجمعهما معاً بحيث جعلهما القطبين المتعامدين والمُشكلين لهيكل تفكيره، القطب الديني اللاهوتي الذي استقطبه في طفولته وصباه (شونفليس) والقطب الفلسفي الناسموتي المذي استقطبه فسي مراهةتمه ويفاعتم (كونجسبرج وبرلين). على أن الأول بالطبع هو الأساس والجذر والجذع. إن تيليش ينشغل بالدين وبصره شاخص إلى الاشتراكية والعدالة الاجتماعية والحرية والقضايا الثقافية، أو مشاكل الحضارة المعاصرة، ومن قبل ومن بعد بالمعضلة الوجودية للإنسان الفرد.

<sup>(53)</sup> P. Tillich, On The Boundary, P. 16: 18.

و بخير نا تبليش أن الخيال الذي تأجج في خاطره بين سن الرابعة عشرة والسابعة عشرة ثم لازمه طوال حياته، هو الذي حال بينه وبين الوقوع في براثن المدرسية - بالمعنى الحرفي للكلمة. وكان الخيال وأعظم تعبيراته - أي الإبداع الفني، له دائماً تأثير كبـير على أفكاره الفلسفية واللاهوتية. لقد تذوق الموسيقي منذ طفولته، وكان أبوه يؤلفها، ويؤكد أن الموسيقى الكنائسية شيء أكتر من ضرورى لتتحقق التجربة الدينية. ولكن عشقه للفنون اتجه توا للأدب، فله سحر خاص وهو أكثر الفنون تضمناً الفلسفة "ويرى تيليش أن تعاطفه الغريزي مع الفلسفة الوجودية يعود من ناحية ما إلى فهم وجودي لأعمال شكسبير التي ترجمها شليجل إلى الألمانية، خصوصاً (هاملت)"(١٠٥). ولم يجد تيليش أبعاداً وجودية في أعمال جوته، لذلك لم تجذبه كثيراً. ويعد ريلكه أكثر الشعراء الألمان تـأثيراً عليه، لواقعيته المستقاة من التحليل النفسى ولثرائه الصوفى والشحنة الشاعرية المشبعة بمضمون ميتافيزيقي، على أن زوجة تيليش هي التي قادتـ ه حقيقةً إلى عالم الشعر. ولم يكن الأب يُبدى اهتماماً بالفنون البصريـة، فلم يلتفت إليها في طفولته وصباه، ولكن الخراب والقبح الذي خلفته الحرب العالمية الأولى جعل فن التصوير يجتذبه. وتطور الأمر إلى دراسة منهجية لتاريخه ومعايشة عميقة لاتجاهاته الحديثة. وتبقى فنون العمارة والموزيكو والفسيفساء، ولاشك أن التاريخ والمعمار الكنسى كفيل بها.

وقد تلقى تيليش تعليمه العالى فى اللاهوت والفلسفة بجامعات ماربورج ودرسدن وفرانكفورت. ووجد فى فلسفة شانج . W. الطبيعة، بغيته التى تتجاوب مع عشقه لها وتمنحه الإطار النظرى لتفسيرها بأنها المظهر الدينامى لروح الخالق والهادف إلى إدارك الحرية المتعالية على الثنائية التناقضية الخالق والهادف إلى إدارك الحرية المتعالية على الثنائية التناقضية القائمة بين الإنسانية والحتمية الكونية. (٥٥) والواقع أن شانج هو الوثن الفلسفى لتيليش، فهو يبالغ كثيراً فى تقدير قيمته وتأثيره على الفكر الأوربى. وكان قد حصل على درجة الدكتوراه فى الفلسفة من برسلاو Breslau عام ١٩١١ برسالة موضوعها: (التصوف والوعى بالذنب فى تطور شلنج الفلسفى المالة موضوعها: (التصوف والوعى النخب فى تطور شلنج الفلسفة هال العالمة على الدكتوراه وإجازة فى اللاهوت. فعين فى نفس العام قسيساً فى الكنيسة اللوثرية الانجيليكية وعمل طوال الحرب العالمية الأولى كقسيس وواعظ فى الجيش، فى قلب الجبهة (١٥).

وكانت الحرب هى التجربة العميقة، التى حددت معالم تفكيره واتجاهه. فقد تركت بنفسه آثاراً أليمة بما خلفته من دمار وخراب، خصوصاً في وطنه ألمانيا. وقد قدمت له دليلاً على إفلاس الحضارة



<sup>(</sup>٥٥) في تفصيل هذه التناقضية، وتأثيرها على الفلسفة الحديثة مقدمة كتابنا: العلم والاغتراب والحرية: مقال في فلسفة العلم من الحتمية إلى اللاحتمية، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٧. ص ٧: ٢٣.

<sup>(56)</sup> P. T, My Search for Absolutes, P. 33.

Kultur Culture) الغربية، وأنها في انتظار نهاية حقية من تاريخها. هذا لأن إيمانها بالعقل فقط جعلها حضارة علمانية أوتونومية أي معتمدة فقط على نفسها Autonomous، فكانت كل نواتجها التي جسدتها الحرب لتشهد عليها بالخواء والتناهي والعجز عن إشباع ذاتها، وأنها تعيش في قرنها العشرين نهاية هذه الحقبة. فبدت له الفرصة متاحة لاعادة بنائها على أساس جديد، هو الأساس الديني، أو الثيولوجي، لتغدو حضارة ثيونومية أي معتمدة على الدين Theonomous هذا هو المثل الأعلى المنشود الذي يحدد المهمة الإيجابية للاهوت في القرن العشرين. على أن الخروج من مرحلة الاعتماد على النفس -الأوتونومي autonomy ، لايعنى العود فوراً إلى النقيض المباشر، التعية والاعتماد على الآخرين الهترونومي heternomy، وقد كان تاريخ النهضة في أوروبا وبدء حضاراتها الحديثة، هو تاريخ لصراع دام وبطولي للخروج منها. وتيليش بلاشك يرفض أى تبعية، سواء دينية أو علمانية، إن ما ينشده هو وقوف يقظ واع على الحدود بينهما، ومركب جدلى من هترونومي العصر الوسيط وأتونومسي العصر الحديث. إن التساؤل بشأنهما التساؤل بشأن المعيار النهائي للوجود الإنساني. فلابد طبعاً من الاتونومية، من الاعتماد علم، النفس، لكن بصورة هترونومية إلى حد ما، أي معضدة ومستفيدة و مشيعة بالبعد الثيولوجي، أي صورة ثيونومية. "بالثيونومي يتم قهر

<sup>(\*)</sup> رغم أن علماء النفس والاجتماع والاتثربولوجيا يعتمدون (تقافة) ترجمة لهذا المصطلح، فإن (تقافة) مازالت ترتبط في الفلسفة بأبعاد ترانسندنتالية، لذلك فضلنا حضارة لتدل على المعنى المقصود. إما Civilization فهي مدنية وهي فعلاً مشنقة من Civil أي مدينة.

وتجاوز النتاقض بين الأتونومى والهيترونومى ((<sup>(٧)</sup>) وقد مثلت فكرة الثيونومى محكاً نهائياً يوجه فاسفة تيليش ويحدد تقييمه للفلسفات الأخرى. والفلسفة التي يُعجب بها ويستفيد منها، يعتبرها ثيونومية، حتى ولو كانت الحادية كفلسفات نيتشه وهيدجر!!.

ولم يبدأ تيليش عمله الأكاديمي إلا بعد انتهاء الحرب، وفي جامعة برلين، حيث حاضر فيما بين عامي ١٩٦١ : ١٩٦١ في تطور لاهوت الحضارة، معنياً بعلاقة الدين بالسياسة والفن والأدب والفلسفة وعلم نفس الأعماق والاجتماع، وكانت محاضراته هذه باكورة مشروعة الثيونومي وجعل الدين مركزاً تتصل به كل مجالات الحضارة. (٩٠٠ وحاضر أيضاً في جامعتي درسدن ولايبسج. وفي عام ١٩٢٥، انتقل لتدريس اللاهوت في جامعة ماربورج، حيث زامل هيدجر وبولتمان. وبدأ في عمله الضخم "اللاهوت النسقي"، ولم يظهر الجزء الأول منه إلا عام ١٩٥١. وفي عام ١٩٢٩ قبل منصب أستاذ الفلسفة في جامعة فرانكفورت، وهي من أكثر جامعات ألمانيا حداثة وليبرالية، وليس بها كلية للاهوت، فحاول أن يتخذ من هذا فرصدة لكي ينجز للفلسفة إنجازه للاهوت.

وحينما كان يُدرس في الجامعات شارك بحماس في مناقشات نظامية كانت تدور من أجل فهم جديد للموقف الإنساني. فكتب ونشر

<sup>(58)</sup> Paul Tillich, My search for absolutes, p.41-44.



<sup>(57)</sup> Paul Tillich, Systematic Theology, Vol. I universty of Chicago Press, 1951. P. 147.

فيما بين عامي ١٩١٩: ١٩٣٣ أكثر من مائلة مقاللة و در اسلة حول هذا، مؤكدا أن الفهم الجديد للموقف الإنساني، لا مندوحة له عن أن يكون دبنيا ثيولو جيا، لتغدو الحضارة ثيونومية. أنها المنطلق لمجمل فكر تبليش. وإذا كان المعتمد اكاديمياً أن هذا المنطلق هو "اللاهوت الحضاري" فإننا نرى المصطلحين اسمين لمسمى واحد هو علقة تبادلية حميمة بين اللاهوت والوحى المُنزل وبين الحضارة الإنسانية، لو نظرنا إلى هذه العلاقة من ناحية اللاهوت كان المشروع هو "اللاهوت الحضاري"، ولو نظرنا من ناحية الحضارة كان المشروع هو "الحضارة الثيونومنيه"- وفي استيفائه لها، لم يهتم فقط بالمجالات الفعلية للحضيارة كالفن والفلسفة والسياسة...النح، بل اهتم أيضياً بالأبعاد المعيارية - أى الأخلاق. فوضع تقابلا بين أخلاق الحضارة العلمانية فقط، أي الأوتونومية، وبين أخلاق الحضارة الثبونومية، مؤداه أن الأولى مشر وطة وهي أخلاقيات السلطة والقانون والعدالة، أما الثانبة فغير مشروطة وهي أخلاقيات المغامرة واللطف الإلهي Grace والحب (٥٩). وقد أردف هذا بمناقشة (التربية) في ضوء هذا الهدف - الحضارة الثيونومية.

## % % %

ومن الناحية الأخرى، أو الجهة الأخرى للحدود، نجد أن تيليش ينتمى للبرجوازية الرفيعة، وأتاحت له مهنة والده - بوصف الراعى الدينى الكبير - أن يقيم علاقات شخصية وثيقة مع البرجوازية

<sup>(59)</sup> P. Tillich, Theology of Culture, Pp. 127: 145.

الرفيعة جداً - بقايا الارستقراطية . ومع هذا نلقاه يتعاطف بشدة وإيجابية مع اليسار، مهتدياً في هذا باقوال المسيح ضد الظلم الاجتماعي وضد الأغنياء، وانضم عام ١٩١٨ للحركة الاشتراكية، وكان مناصراً للحرب الاشتراكي الديمقراطي، وتيليش شديد الإعجاب، بل متدله بماركس، ينسب إليه كل ما لذ وطاب من آيات التقلسف، بدءاً من العلمية الصارمة، وانتهاء بالعنصر النبوئي وطابع الرسالة في فلسفته، ومروراً "بالوجودية" السياسية!! مدعياً - مثلاً أن مفهوم الصدق عنده هو نفسه عند كيركجور، الصدق بالنسبة للوجود الإنساني، وما يخص موقف حياتنا ويقهر الاغتراب (١٠). ولكن لم يكن أبداً ماركسياً أو شيوعياً.

وفى عام ١٩٢٠ تحددت هويت تماماً بالاشتراكية الدينية Religious socialism وكان دائماً من أبرز وأنشط أعضائها، وذلك على أساس ما تقدم من خطوط عامة فى فكره. فالمجتمع المعاصر فقد تكامله وخسر جوهر وجوده، وطغيان الماديات جعله فى خواء، وفى مسيس الحاجة إلى نوع من الخلاص. وهذا الخلاص يستلزم من ناحية قيم العدالة الاجتماعية والتقارب الطبقى وعدالة توزيع الثروة فى المجتمع -أى الاشتراكية. ويستلزم من الناحية الأخرى الحدود - الدين ذا التجربة الروحية والأبعاد الوجودية العميقة. لذلك لايتم الخلاص المنشود إلا بواسطة إحلال الاشتراكية الدينية محل الثقافة البرجوازية. إنها تستهدف إصلاح المجتمع بحيث

<sup>(60)</sup> P. Tillich, A History of Christian Thought, P. 484 - 485.



يصبح الدين روحه، فيمكن أن تصبح الحضارة ثيونومية. يقول تيليش: "الاشتراكية الدينية ينبغى أن تفهم بوصفها حركة صوب الثيونومى الجديد. فهى أكثر من مجرد نسق اقتصادى حديث. إنها فهم شامل للوجود، صورة للثيونومى المطلوب والمتوقع الآن"(١١). إنها تبدو الحل الذى يفرض نفسه. فتيليش يرفض فكرة اليوتوبيا، ويرى أن مملكة الله لاتتحقق أبداً فى المكان والزمان. فطالما يوجد إنسان على ظهر الأرض سيوجد دائماً الخير والشر والصواب والخطأ. مملكة الله ومدينة الله فكرة متعالية ترانسندنتالية يمكن فقط أن تمثل معياراً للحكم على المجتمعات. أما الاشتراكية الدينية فهى البديل الواقعى والسليم.

وقد كانت حركة الاشتراكية الدينية منتشرة في أوربا، وقوية في ألمانيا تصدر جريدة "أوراق من أجل اشتراكية دينية" Religiösen Socializmus . فانضم إليها الشاب المتحمس باول تيليش، وشارك بمقالات في هذه الجريدة. ولكنه بدأ يستشعر روح الوهن والشيخوخة والدوجماطيقية فيها، فانفصل مع جمع من زملائه الشباب في حركة تروم أن تبث في اللاهوت الصارم للاشتراكية الدينية الألمانية حياة وعزماً أنضر وقدرة على مواجهة متغيرات الفكر والواقع. وأصدر بمعية زملائه مجلة "أوراق جديدة للاستراكية الديسة "Neue Blatter für Socializmus" تهدف إلى إعادة قولبتها على أساس منظور ديني وفسفي حديث. وهو شخصياً لم ينشغل بغير المسائل

<sup>(61)</sup> P. Tillich, On The Boundary, P. 81.

النظرية، ولكن المجلة بتأثير زملائه تصدت أيضاً للمشاكل العملية والواقع السياسي الجارى. (٦٢)

وفي هذه الدعوى نجد الدين لتعضيد الاشتراكية، بقدر ما نحد الاشتر اكبة لتعضيده. مبدؤها أن الرب ذو علاقة، ليست فقط بالفرد وحباته الداخلية، أو بالكنيسة بوصفها كياناً اجتماعياً، الرب ذو علاقة بالكون وهذا بتضمن الطبيعة والتاريخ والشخصية. ولذلك يؤكد تبليش أن الكنيسة سوف تفشل في أداء مهمتها إن هي صاغت رسالتها بصورة مطلقة وبغير أن تضم الصراع الطبقى في اعتبارها، وأن الاشتر اكية الدينية هي فقط التي تستطيع أن تحمل رسالة الكنيسة إلى كتل البر وليتاريا التي لم تعد تدخلها اللهم إلا للتعميد والمزواج و الجناز ات. لذلك فالاشتر اكية الدينية، وليست الرسالة الداخلية هي الشكل الضروري للنشاط المسيحي بين الطبقات العاملة. علم, هذا المحور انصبت جهود تيليش لجلو الصدأ عن المبادئ البروتستانتية الأصيلة وإعادة صياغتها لتواصل قدرتها على الاستمرار وعلى أداء دورها. ولم تكن مهمته سهلة، لأن البروتستانتية اللوثرية كانت من الأصول المكينة التي ارتكزت عليها نشأة الليبرالية والرأسمالية في القرنين السابع عشر والثامن عشر فضلاً عن أن الاشتراكيين يخشون من تأثير الكنيسة على تثبيط الهمم النازعة إلى تحقيق الحكومة الاشتراكية. والكنيسة بدورها تخشى على رموزها المقدسة من مد الفكر الاشتراكي، فتقف في وجهه وتبدو مضادة أكثر للنزعة

(62) Ibid, P. 42.



الإنسانية. وتجاهر طبقة الصفوة بإعجابها بالكنيسة لوقوفها فى وجه الوثنية القومية. فيقوى موقف الكنيسة النائى عن مطالب الطبقة العاملة وهى الكثرة الغالبة. وها هنا لنا أن نتذكر القول المأثور عن الاشتراكيين والشيوعيين الملاحدة من أن الله اختار الوقوف فى صف الأغنياء وعلى الفقراء البحث عن إليه آخر! وعلى هذا تبدو جهود تيليش مسألة ملحة، وهى تتبلور فى مقالمه "المبدأ البروتستانتى والموقف البروليتارى"(١٦) حيث يعالج هذه الإشكالية معالجة هامة بالنسبة للاهوت وللاشتراكية والمغلسفة الوجودية على السواء.

والتقابل معروف بين الاشتراكية بنزعتها الجمعية التى تجعل الفرد يضيع فى غمار الطبقة، وبين الوجودية بنزعتها الفردية، ولكن تيليش فيلسوف على الحدود، فيقول: "علينا ألا نخلط أحبوله انعدام المساواة Riddle of Inquality ، مع واقعة أن كل فرد منا ذات فريدة لا تقارن. كوننا ذواتاً ينتمى بالقطع لكرامتنا كبشر. هذه الكينونة منحت لنا، ولابد أن نُعمِلها ونُكثقها، ولا نجعلها تغرق فى المستقع الآسن الذى يهددنا كثيراً هذه الأيام. لابد وأن يزود المرء عن كل فردانية، وعن تفرد كل ذات إنسانية، ولكن لاينبغى أن ينخدع باعتقاد أن هذا هو حل لأحبولة انعدام المساواة. ولسوء الحظ ثمت الرجعيون الذين يروجون لهذا الخلط كسى يبرروا الظلم الاجتماعي" (11). وتمثل

VT

<sup>(63)</sup> P. Tillich, the Protestant Era, University of Chicago Press, trans by, J. L. Adams, 1948. Pp. 161: 181.

<sup>(64)</sup> P. Tillich, The Eternal Now, Charles scribners sons, New York, 1963. P.41-42.

الاشتراكية الخلاص الوحيد من الظلم الاجتماعي، الخلاص المتكامل المتوازن، لأنها دينية - صوب الثيونومي. آمن تيليش بأنه بعد الوحي السماوي لايوجد ما هو أسمى وأعظم من الاشتراكية الدينية. وكان على يقين دائماً من أن اللحظة التاريخية لتحققها قد تأت. ولم يفقد ابدأ إيمانه بها، على الرغم من أنها لم تتحقق ولم تأتي لحظتها التاريخية. بل أتت النازية إلى مقاعد الحكم في ألمانيا (٢٥).

وإيمان تيليش بالحرية جعله يجاهر بنقد قاس وعنيف لهتلر، وبعدائه للنازية. فأبعد عن العمل في الجامعات ليكون أول أكاديميي غير يهودي تستبعده النازية من العمل في الجامعة. وفي صيف عام رابنهولا تصادف أن كان بالمانيا الألماني المهاجر إلى أمريكا راينهولا نيبور، الذي قام بترجمة بعض أعمال تيليش المبكرة من الألمانية إلى الإنجليزية. وهو يتفق معه في الاشتراكية الدينية ويختلف في اللاهوت الحضاري. التقي نيبور بتيليش وأتاح له فرصة الهجرة إلى الولايات المتحدة الأمريكية ففعل "وسفره لأمريكا وثق علاقته بحركة علم نفس الأعماق Psychology - Psychology التي اهتم بها من منطلق اهتمامه بالعلاقة بين الدين والتحليل والعلاج النفسي"(١٦). والملاحظ أن تيليش سعيد جداً بالتحليل النفسي مع فرويد وخلفائه، ويهتم به اهتماما بالغا ويعول عليه تعويلاً كبيراً، وبغير أدني إشارة إلى الاتجاهات السيكولوجية العلمية حقيقة!! بصفة عامة ثقافة تيليش العلمية ضحلة جداً، وليس ذا إلمام بالتطورات العلمية، لا في

<sup>(66)</sup> P. Tillich, My Search for Absolutes, P. 49.



<sup>(65)</sup> W. Nicolas, Systematic and Philosophical Theology, p. 247.

الرياضيات ولا العلوم الطبيعية ولا الإنسانية. ولكن الدين والعلم مجالان ليس من الضرورى أن يلتقيا فلسفياً، فهما منفصلان تماماً، منهجاً وموضوعاً وغاية، فلا يدينه هذا كثيراً. المهم أن تيليش على الرغم من ميوله اليسارية، تلقى دعوة للعمل كأستاذ اللاهوت وفلسفة الدين في المعهد اللاهوتي الاتحادى بنيويورك، وظل بهذا المعهد حتى علم ١٩٥٥. ثم تقلد الأستاذية بجامعة هارفارد العريقة (من ١٩٥٥ حتى ١٩٦٢) ثم جامعة شيكاغو منذ عام ١٩٦٧ وحتى وفاته في الثاني والعشرين من أكتوبر عام ١٩٦٥، عن تسعة وسبعين عاماً. وقد ظل محتفظاً بنشاطه ومقدرته على العمل والإنجاز، وتأثيره على الأوساط الثقافية حتى آخر لحظة في حياته. والمحصلة رصيد ضخم من الأعمال اللاهوتية الفلسفية.

## القصل الرابع

### أعماله

يعطينا مسار أعمال تيليش وسيرورة مؤلفات الغزيرة رسماً تخطيطياً لنماء تفكيره، وترعرع أفنان فلسفته.

وعلى الرغم من أن تيليش يميل - كدأب الألمان - إلى نحت مصطلحات جديدة، مما يضفى على كتاباته صعوبة ما بالنسبة القارئ العادى، فإنها تتميز بسلاسة أخاذة، وعذوبة آسرة، وصدق حميم متوهج ومتبصر فى آن واحد، يجذب مجامع القارىء. لذا حازت أعماله الكثيرة شهرة واسعة، وانتشرت انتشاراً غريباً، حتى بين أوساط غير المعنيين لا بالمسائل الدينية ولا بالمسائل الفلسفية!! وكان لها تأثيرها الكبير على الفكر والثقافة فى العالم المتحدث بالإنجليزية، وأكثر من تأثيرها على العالم الألماني. وكما هو معروف، تيليش له فضل كبير فى نشر - إن لم نقل تأصيل - الفكر الوجودى فى العالم المتحدث بالإنجليزية،

المقالات والكتب فى المرحلة الأولى من حياته ، حتى عام ١٩٣٣، كانت طبعاً باللغة الألمانية. ولما هاجر إلى الولايات المتحدة الأمريكية كتب بالإنجليزية. كما أن معظم أعماله ترجمت إلى الإنجليزية. وسوف نشير إلى ذلك تفصيلاً فيما يلى.

## أولاً: الكتب: -

لما كان هذا الفصل أشبه بتوثيق ببليوجرافى لأعمال تيليش، فأننا سوف نتبع الأصول الببليوجرافية، ونورد كتب تيليش متسلسلة تبعاً لتاريخ صدورها، وليس تبعاً لأهميتها أو لتبويب موضوعاتها مثلا. ونحسب أن هذا الأسلوب الببليوجرافى أيسر السبل لطرح الصورة الكاملة لكتاباته. وعلى هذا الأساس نجد كتب باول تيليش كالآتى:

# 1- Das System der Wissenschaften nach gegenstanden und Methoden: Ein Entwurf, 1923.

- " نسق العلوم تبعاً لموضوعاتها ومناهجها : مشروع " أو تخطيط عام، لتطوير مفهوم واضح للعلاقة المنطقية بين اللاهوت والفلسفة، (العلوم) هنا مقصود بها علوم اللاهوت والفلسفة.

### 2- Religiöse Verwirklichung, Berlin, 1929.

- "التحقق الديني"

هذا الكتاب أول أعماله اللاهوتية الضخمة، أصلاً مجموعة مقالات، وتحقيق البروتستانتية بالذات هو ما أوحى له بهذا العنوان. والحق أن الكتاب لاهوتى، لكن يتطرق أيضاً للمسائل السياسية. وفيه استعمل لأول مرة التعبير "على الحدود" إذ كتب يقول: على الحدود أفضل موقع لاكتساب المعرفة وسرعان ما أدرك أن هذا التعبير خير ما يدل على موقفه جملة وتفصيلاً، إنه رمز رامز لحياة تبليش وفلسفته وآرائه... الخ، ككل وكأجزاء.

#### 3- Die Sozialistische Entscheidung, Potsdam, 1933

- "القرار الاشتراكى". فى هذا الكتاب يوضح تيليش لماذا تقبل المذهب الاشتراكى بصورته الفلسفية. فهو يحوى فهما جديداً له عن طريق المقارنة بأقوال المسيح، وتبيان العنصر النبوئى والتضمنات الدينية للفلسفة الماركسية، وهذا ما تكرر كثيراً فى أعمال تيليش بعد ذلك.

### 4- The Religious Situation, New York, 1932.

- "الموقف الدينى". أشهر أعمال تيليش، وأكثرها تعبيراً عن فلسفته ككل وإجمالاً لخطوطها العامة. أصلاً مجموعة مقالات. والكتاب صدر فى ألمانيا عام ١٩٢٨، ثم ترجمه راينهولد نيبور ليصدر فى نيويورك قبل هجرة تيليش إليها.

## 5- The Interpretation of History, 1936

- اتأويل التاريخ"

وهو أيضا صدر في ألمانيا. ثم قام رازيتكسى N. A. وهو أيضا صدر في ألمانيا. ثم قام رازيتكسى Razetiski وهو يقدم التفسير الوجودي للتاريخ من زاوية الاشتراكية الاثمانية الألمانية.

- "يوميات ترحالي" خواطر عامة. G-My Diary Travel, 1936 -
- "الحقبة البروتستانتية" "الحقبة البروتستانتية" مجموعة مقالات. وبعد صدورها في ألمانيا بعشرين عاماً، لختارها وجمعها وترجمها إلى الإنجليزية جيمس لوثر آدمز .L.

Adams لتدور حول تحديد الخطأ فى الحضارة المسيحية، وهل البروتستانتية تحتاج إلى بعث وإعددة صياغة، أم أن الحقبة البروتستانتية سننتهى إلى غير رجعة.

### 8- The Shaking of the Foundations, 1948.

- "زعزعة الأسس"

وهو أصلاً مجموعة مواعظ. لذا يأتى بلغة بسيطة يفهمها الجميع، بعيدة عن المصطلحات الفنية والتعبيرات المركبة والصياغات النسقية المعقدة، ليوضح التضمنات العملية والوجودية للاهوت. ويستغل - خصوصاً في الفصل الأول الذي يحمل نفس العنوان الظروف المأساوية التي خلفتها الحرب، ليطور ويخرج الصياغة النهائية للتساؤلات الوجودية والحضارية الملحة.

### 9- The New Being, 1955

- "الوجود الجديد"

أيضاً مجموعة مواعظ، بلغة مبسطة. يقدم الإجابة على التساؤلات التي صاغها في "زعزعة الأسس"، بحيث يمكن اعتباره مثابة جزء ثان له.

### 10- Morality And Beyond

- "الأخلاق وما وراءها".

### 11- Systematic Theology

- "اللاهوت النسقى".

أضخم أعماله وأهمها على وجه الإطلاق. فهو معالجة فلسفية دقيقة لمسائل اللاهوت والاعتقاد. يقع في ثلاثة أجزاء. الجزء الأول بالذات له أهمية خاصة، لأن تيليش يطرح فيه تخطيط النسق ككل،

ويحدد مقولاته الأساسية، ويطور منهجه - منهج التضايف. الاجزاء الثلاثة كالآتي:

Vol. I: Reason and Revelation, Being and God, 1951. جـ ١ العقل والوحى، الكينونة والرب

Vol. II: Existence and The Christ, 1957.

جـ ٢ الوجود والمسيح.

Vol. III: Life and the Spirit, History and the Kingdom of God, 1963

جـ الحياة والروح، التاريخ ومملكة الرب.

12- The Eternal Now, 1952. "الآن الأبدى –

تحليل عميق للموقف الدينى، يقتحم أعمق أغوار معضلة الإنسان المعاصر، لكى يمنحه فى النهاية الحضور الدائم للأبدية الألوهية، وكحل ناجع للمعضلة.

- "شجاعة الكينونة" - "شجاعة الكينونة" - "شجاعة الكينونة" - "شجاعة الكينونة"

هو أصلاً مجموعة محاضرات "جيفور". يحمل تحليلاً وجودياً عميقاً للموقف الروحى للإنسان المعاصر، يثبت مدى احتياجه للدين. وهو أهم أعمال تيليش بالنسبة للمعنيين بالفلسفة، وخصوصاً الوجودية. إنه على وجه التحديد حجر الزاوية ونقطة الالتقاء التيليشية بين الفلسفة الوجودية والإيمان بالدين. وقد ترجمه إلى العربية كامل يوسف حسين تحت عنوان "الشجاعة من أجل الوجود" التى قد يوحى بأن الشجاعة غاية أو سبيل وليست هى صلب الوجود ذاته.

### 14- Love, Power, Justice, 1955

- "الحب والقوة والعدالة"

هذه المفاهيم الثلاثة يعتبرها تيليش جذرية أساسية، لايمكن تفاديها في كل منعطف من منعطفات اللاهوت والفلسفة على السواء. الكتاب يحدد فلسفة الانطولوجيا لتيليش. وله ترجمة عربية مذكورة في الهوامش.

# 15- Biblical Religion and The Search For Ultimate Reality, 1955.

- " الدين الإنجيلي والبحث عن الحقيقة القصوى".

يحدد من الإنجيل الدعاوى المطروحة فيه، ذات الصلة الوثيقة بمبحث الأنطولوجيا.

### 16- Dynamics of Faith, 1957.

- "ديناميكيات الإيمان"

كتاب صغير الحجم كبير المضمون. يجيب على تساؤلات حول: ما هو الإيمان، ما الذى لايكونه الإيمان أى ما الذى يفسده ويشوهه، رموز الإيمان، أنماط الإيمان، صدق الإيمان، حياة الإيمان. 17- Theology of Culture, 1959.

### - "لاهوت الحضارة"

مجموعة مقالات، تدور حول فحوى وجوهر فكر تيليش - أى الصلة الوثيقة بين الوحى والدين وبين أوجه الحضارة - اختارها وأعدها للنشر في صورة كتاب رس. كمبل R.C. Kimball

- A1 S

# 18- Christianity and the Encounter of the World Religions, 1964.

"المسيحية ومواجهة ديانات العالم" حصيلة دعوة تلقاها لإلقاء محاضرات في اليابان حول هذا الموضوع. والمحاضرات أو الكتاب في حقيقة الأمر درس عميق في أصول وحيثيات وفلسفة التسامح الديني. إنه الإنجاز الذي أنجزه تيليش وحضارتنا المعاصرة فعلاً في أمس الحاجة إليه، وإن كان تيليش شخصياً لم يلتفت لهذا، وكأن تحديد نقطة الالتقاء، التي ينبغي أن تجتمع فيها كل الأديان في العالم، أمر يسير.

وبعد وفاته عام ١٩٦٥، نُشرت له الكتب الآتية :

19- On the Boundary, 1966.

- "على الحدود"

السيرة العقلية الذاتية لتيليش، يوضح فيها كيفيات ومبررات تطوره العقلى، فكان لابد وأن يكون عنوانه هذا التعبير الأثير لتيليش.

20- My Search for Absolutes, 1967. "- "بحثى عن المطلقيات"

الجزء الأول منه سيرة ذاتية لحياته. وبقية أجزائه مناقشة لقضية المطلق والنسبى فى مجالات الحقيقة والأخلاق والدين. والكتاب مزود برسوم سيريالية وكاريكاتورية بريشة سول شتاينبرج Saul Steinberg ، ومقدمة توضح أوجه التلاقى بين فكر تيليش، وفن شتاينبرج، خصوصاً فى تصورهما للمطلق أو بحثهما عنه، يلفت نظرنا رسم ص ٥٩، ويصور الواقع كواقع سيزيف كما يوحى حجر

متدحرج، وفى مقابله المطلق فى صورة نصف دائرة لانهائية، تحوى بداخلها الهرم المصرى الخالد وبجواره النظة المصرية الرشيقة. إنه يترسب فى وجدان كل مكان من العالم المتحضر: مصر بحضارتها الفرعونية العظيمة رمزاً لبداية وغاية المطلق الذى استطاع الإنسان أن يصل إليه. وقد تكرر رمز الهرم والنخلة فى رسوم أخرى.

# 21- A History of Christian Thought: From Its Judiac and Hellenistic Origins to Existentialism, 1967.

- "تاريخ الفكر المسيحى منذ أصوله البهودية واليونانية وحتى الوجودية "مرجع ضخم وممتاز للباحثين. فهو كتاب مدرسى أو أكاديمي بالمعنى الحرفي للكلمة، حتى أنه مزود بأسئلة وإجاباتها النموذجية. يقدم مسحاً شاملاً لتاريخ الفكر الأوربي من الزاوية اللاهوتية. وهو أصلاً محاضرات لتيليش أعدها للنشر في كتاب س.إ. براتن C. E. Braaten



## تانياً: المقالات:

يقول تبليش إن حيثيات الفكر ومتطلبات الواقع تجعل عمله أساساً في صورة مقالات. وبعض كتبه - كما أشرنا - تجميع لمقالات. إنها كثيرة جداً تفوق الحصر. لكن المقالات الآتية لها أهمية خاصة.

- 1- Logos und Mythos der Technik, Logos (Tubingen), XVI, No.3 (November, 1927)
  - "لوجوس التقنية وأسطورتها".

اللوجوس يرمز إلى الجوانب العقلانية أو الخاضعة للعقل فى الحضارة التقانية، أما الأسطورة فترمز إلى كل ما يفوق أو ينقض العقل فيها.

- 2- "Die Technische Stadt als symbol", Dresdner Neueste, Nachrichten, No. 115, 17 May, 1928.
  - "المدنية التقانية بوصفها رمزاً"

هاتان المقالاتان الألمانيتان - أى المبكرتان - توضحان كيف أعطى المدنية حق قدرها، فوقف على الحدود بينها وبين الطبيعة، ولم يفتنه حب الأخيرة أو يعم أبصاره عن منجزات الحضارة الحديثة التى تبلورها المدنية. وبالنسبة للاشتراكية الدينية ثمت:

- 3- "Masse und Geist: Studen Zur Philosophie der Masse", Volk und Geist, No.1 Berlin Frankfurt a. M: Verlag der Arbeitsgemein schaft, 1922.
- "الكتلة والروح: دراسة في فلسفة الكتلة وهي المقالمة الأولى من كتاب "الشعب والروح" الصادر عن دار نشر العمل الجماعي.

يوضح تيليش فى هذه المقالة نظرية (الكتلة الديناميكية) أى ذات القوة المؤثرة، التى استوحاها من أجواء البحر. المهم أن نلاحظ التورية التسى يحملها مصطلح (الكتلة بالالمانية Masse)

وبالإنجليزية mass) فهى تعنى الكتلة بمعنى فيزيائى هو قطعة المادة، أو بتعبير أدق مقدار ما يحتويه الجسم من مادة، ويعنى أيضاً الجماهير وهذا هو المعنى المقصود، وعلى وجه التحديد كمقابل للصفوة أو الإنتليجنتسيا Intelligentsia فالمقال مناقشة فلسفية للعلاقة بين الشخصية الفردانية وكتلة الجماهير، من النواحى السياسية وأيضا الوجودية.

- 4- "Grundlinien des religiösen Socializmus : Ein systematischer Entwurf", Blätter für religiösen Socializmus, Berlin, IV, No. 8110-1923.
  - "مبادىء الاشتراكية الدينية : مشروع نسقى"

وكما هو مذكور منشورة فى مجلة "أوراق من أجل اشتراكية دينية" التى كانت تصدرها حركة الاشتراكية الدينية القديمة فى ألمانيا. والمقال يحمل تخطيطاً عاماً لتصور تيليش للاشتراكية الدينية.

- 5- "Das Problem der Macht: Versuch einer philosophischen Grundlegung". Neue Blätter für den Socializmus, Potsdam, Alfred Protte, 1933.
- "مشكلة القوة: محاولة تأسيس فلسفى". وهى فى مجلة "أوراق جديدة للاشتراكية" التى أصدرها تيليش مع زملائه الشباب. وهو فى هذا المقال لايتخذ الموقف الاشتراكي العادى المناهض للبرجوازية، بل يحاول أن يقف على الحدود بينها وبين البروليتاريا، فأساء فهمه كثير من الاشتراكيين، حتى من أخلص أصدقائه.

أما بالنسبة للآهوت، فالمقالات الألمانية الهامة هي :

6- "Rechtfertigung und Zweifel", Vorträge die theologischen Konferenz zu Giessen, 39 folge, Gissen: Alferd Töpelmann, 1924.

- "التبرير والشك"

يقارن فيها بين الشك والخطيئة، كلاهما متأصل فى الطبيعة الإنسانية. وكما أن غفران الخطيئة بدوره متأصل فى المسيحية، فلابد أن يكون الأمر كذلك بالنسبة للشك.

- 7- "Religionsphilosophie" Lehrbuch der Philosophie, ed. Max Dessior, Vol 2: Die Philosophie in ihren Einzelgebieten. Berlin, Ullstein, 1925.
- "فلسفة الدين" فصل من كتاب فلسفى ضخم، وضع بهدف التدريس.
- 8- "Die Idee der Offenbarung", Zeitschrift für theologie und Kirche (Tübingen) N.F. VIII, No.6. (1927).

- " فكرة الوحي"

يقول فيها إن الوحى مسألة متناقضة ظاهرياً، لكنها تماماً مثل فكرة غفر ان الخطيئة.

- 9- "Protestantismus als Kritik und Gestaltung. Darmstadt: Otto Reichl, 1929.
  - "البروتستانتية بوصفها نقداً وبناء"

المقال فصل من كتاب اشترك فيه مع آخرين، لبحث إمكانية تحقيق البر وتستانتية.



- 10- "Kirche und humanistische Gesellschaft", Neuwerk (Kassoel), XIII, Nol. (April - May. 1931).
  - "الكنيسة والمجتمع الإنساني".

يناقش العلاقة بينهما، ويميز بين الكنيسة المعلن عنها والكنيسة في باطنها. وكان هدفه أن يجذب حركة المسيحية الإنسانية المنشقة عن الكنيسة أو الكائنة خارجها.

ويمكن ملاحظة أنه في المرحلة الأولى من حياته – في وطنه المانيا –كان أكثر اهتماماً بالاشتراكية وبعد أن هاجر إلى أمريكا أصبح أكثر اهتماماً بالوجودية. لكنه دائماً اشتراكي ووجودي معاً، ومن قبل ومن بعد لاهوتي بروتستانتي. أو لم نره (ص٢٦) يبرر تراجع البروتستانتية عن الأراضي الوجودية بضغط وتاثير الليبرالية الرأسمالية، التي هي على وجه الدقة الحضارة الأوتونومية.

و لأهمية الرمز في فلسفة تيليش اللاهوتية، فإن أهم مقالاته التي كتبها بالانجليزية، هما المقالتان:

- 11- The Religious Symbol, in: Journal of liberal Religion, Vol. 2, Nol., Summer 1940., Pp. 13:33.
  - " الرمز الديني"
- 12- Theology and Symbolism, in: F. Johnson (ed.), Religious Symbolism, New York, 1955.
- "اللاهوت والرمزية" مساهمة تيليش في هذا الكتاب "الرمزية الدينية".



هذا بخلاف العديد الجم من المقالات الصحفية السريعة فى المجلات والجرائد اليومية. والمحاضرات فى المجامع العلمية. على أن هذا الكم الهائل من الأعمال لايوازيه نفس الكم فى مضمون فلسفة تيليش. فبعض كتبه تلخيص أو تبسيط للبعض الآخر، أو بالكثير دخول من زاوية أخرى. ولك أن تتوقع نفس المضمون تقريباً فى الغالبية العظمى من هذه الأعمال؛ حتى أن "اللاهوت النسقى" يغنى عن ثلاثة أرباعها. إنه يكرر نفسه كثيراً. لكن أساوبه فى الكتابة لايجعل الملالة تقترب، وظل محتفظاً باتقاده حتى آخر لحظة فى حياته.

إن حياة بول تيليش الزاخرة، وتطور فكره الخصيب وأطره المتسقة، وأعماله الجمة... كل هذا يصب في محصلة نهائية، جعلها تيليش المهمة المطلقة التي آلي على نفسه تحقيقها، ونذر لها حياته وعلمه وعمله وفكره جملة وتفصيلاً، ألا وهي "تحديث اللاهوت"، حتى حق لنا أن نعد "تحديث اللاهوت" بمثابة الثمرة المجتناة من فكر تيليش.



## الفصل الخامس

### تحديث اللاهوت

يمكن اعتبار فكر باول تيليش بأسره نتيجة لازمة عن مقدمتين، الأولى أنه "لايمكننا البتة الدخول في نظرة كُتّاب للإنجيل يقع بيننا وبينهم قرابة ألفي عام من الفكر "(١٠). أما المقدمة الثانية فقد وقفنا عليها. وخلاصتها أن اللاهوت يقدم العلاج الناجع لأدواء الحضارة المعاصرة وتردياتها وعجزها عن إشباع الإنسان. فصحيح أن التناقضات الناجمة عن كون الإنسان موجوداً متناهياً تطرح على العقل أسئلة، الوحى يقوم بالإجابة عليها بحيث يمثل خلاص الإنسان من تناهى عقله، إلا أن العقائد المسيحية ليست مجرد إجابة على تساؤلات نظرية، بل هي حلول مثلى للمشاكل العملية. أي أن الدين من أجل الحضارة.

من هذا تقوم فلسفته على تبرير المسيحية وإثباتها بمقولات الحضارة، ومن منطلق احتياجاتها، ومن منظور مشاكلها. إنه يقف على الحدود بين العقيدة المسيحية وبين الحضارة العلمانية المعاصرة، معلناً أن هدفه إقامة الجسور بينهما، كى تصب التقاليد المسيحية الروحية الخصيبة الدافئة فى قلب الحضارة المعاصرة، لتصبح ثيونومية، وعساها أن تخضوضر بعد أن شابها إصفرار.

<sup>(67)</sup> John Macquarrie, An Existentialist theology, op. Cit, p.14.

وقد لاحظ تبلبش أن مكمن قوة الاتجاه العلماني هي ممارسته المستمرة للنقد الذاتي. فرام أن تكتسب الكنيسة بعضاً من هذه القدرة. ومن هنا دأب على تصويب النقد لأخطاء الكنيسة. ولابفوته أن يقول مؤكداً: "على الرغم من أنني أوجه النقد كثيراً لمبادىء الكنيسة وممار ستها، فإنها ظلت دائماً موطني "(١٨). فقد نشأ في أعطافها، وبلا شك يهيم بها عشقاً بالقلب وبالعقل وبالنفس وبالروح، ومع هذا عـرف كيف يقف على الحدود بينها وبين المجتمع بعلمانيته. و هو بعتر ف بأن المسيحية استغلت إنجازات العلمانية حيثما وجدتها، سواء في مصر أو اليونان أو روما"(١٩)، لكي تبني نفسها. فلا يني أبداً عن محاو لاته لاستدراج العلمانيين إلى داخل الكنيسة، كي يكون العالم العلماني أفضل وأخصب - ثيونومياً، (٧٠) ولكن يسلم بتقسيم الأراضي بين العلمانية و الكنيسة. فيعتر ف للعلمانية بإنجاز إتها العظيمية وإضافاتها الفذة في العلم والتقنية والمناهج والمذاهب الفلسفية، والفن والسياسة والفكر الاجتماعي...النخ ولكنه بالمثل بطالب العلمانيين باحترام الرموز الدينية وأن يعترفوا بقدرات اللاهوت الوجودية والنفسية الفائقة، التي تتمكن من تحقيق أبعاد حضارية أصبحت ملحة في عصرنا هذا، وبات واضحا استحالة تحقيقها بغير الالتجاء، لأفاق الأبدية.. آفاق الألوهية والإيمان الديني.

<sup>(68)</sup> P. Tillich, On the Boundary, P. 58.

<sup>(69)</sup> P. Tillich, Christianity and the Encounter of the World Religions, Columbia university press, New York, 1964. P. 47.

<sup>(70)</sup> P. Tillich, the Protestant Era, P.55 Ff.

هكذا يفلسف تيليش للاهوت، وعيونه مفتوحة على الواقع المعاصر، على الإنسان والحضارة والبناء الثقافي بصميم المشاكل المميزة للقرن العشرين؛ مما أدى إلى راديكالية - تجديد جذرى في مفاهيمه اللاهوتية والميتافيزيقية. فكان حقاً معاصراً وليس كدأب اللاهوتيين مجرد مواصل لميراث السابقين.

والحق أن تحديث اللاهوت – وخصوصاً مفهوم الألوهية – بلغ مع تيليش مبلغاً من الجرأة، قد لاتورثه إلا النزعة الوجودية، ولكنها على أية حال جرأة محسوبة وبعناية بالغة تذكرنا دائماً بأنه قسيس محترف، ورجل دين ابن رجل دين، وليس يستمد الجرأة إلا من رغبة عارمة في أن يفجر الحياة في اللاهوت، ويفجر اللاهوت في الحياة. وإذا كان يبرر جرأته ويحسب حدودها على أسس وجودية، فإنها تبريرات وحسابات تلقى بنا في قلب مستقبل أفضل، للاهوت، بأن يغدو "لاهوتا حضارياً"، وبالتالي أقدر على البقاء، وللحضارة بأن تغدو حضارة لاهوتية، ثيونومية، وبالتالي أقدر على المستمرار.

أما عن الأسس الوجودية لتحديث اللاهوت فتتلخص فيما وهبه الله للإنسان من قوة النسيان وقوة التذكر، إنهما ملكتا التعامل مع الماضى. النسيان من أجل تجاوز ما ينبغى تجاوزه، والتذكر من أجل الاحتفاظ بما ينبغى الاحتفاظ به. ولنتعلم من حكمة الله وبديع صنعه وننظر في نماء أي وكل نبات وحيوان، لنرى المراحل السابقة تتنهى ويتم تجاوزها، لكى تفسح الطريق للمستقبل الآتى، فالحياة ناضرة

91

متجددة دوماً من حيث هي حياة. ولكن طبعاً ليس الماضي بأسرة بروح في الماضي، بل بيقي منه دائماً شيء ما في الحاضر بمثل أساس قوة النماء في اتجاه المستقبل. تلك سمة عامة للحياة تنطيق على الإنسان مثلما تنطيق على كل كائن حي آخر ، لكن الإنسان فقط هو الذي يدرك هذا، ويدرك أنه يملك قوة النسيان وقوة التذكر (٢١). و تعلو النبرة الوجودية، حتى نجد تيليش يُعلى من قيمة النسيان الذي بحرر الإنسان من ماضيه فيجعله مشدوداً أكثر نحو المستقبل و الموقف الآتي، مصدقاً على أن قوة شخصية الفرد تعتمد على كم الأشياء التي يستطيع إلقاءها في الماضي، بحيث تفقد تأثير ها على الحاضر. ما حدث قد حدث و لا يمكن تغيير هذا، لكن الدين بمنحنا القوة على تغيير معناه وقيمته حين يفتح أمامنا طريق التوبة الكفيل بإبراء أمراض يعجز الطب النفسى عن إبرائهاً. التوبة الحقيقية القوبة ليست الوقوع في براثن الندم والجزع على ما ارتكبنا من أخطاء، بل هي الانفصال التام عن الخطأ، والقاؤه بمجمل عناصره في غياهب النسيان. والتوبة يوازيها أصل من أصول الدين هو (الغفران)، الذي يعنى الموافقة الإلهية على إلقاء القديم في قلب الماضي، لأن ثمة جديداً آتياً. الغفران إذن مقدمة شرطية وضرورية لتحقيق الوجود الجديد، هدف الديانة المسيحية الأخير "(٧٠) وكيل مايصدق على الفرد بصدق على الأمة.

<sup>(72)</sup> P. Tillich, The Shaking of the Foundations, charles Scribnrer's son, New York, 1966. P.184.



<sup>(71)</sup> P. Tillich, the Eternal Now, P. 27-28.

ان النسبان قوة مجدبة لأقصى الحدود، و لاخوف منيه البتة، لأنه لاشيء أبدى سرمدى أو إلهي مقدس بمكن أن يُنسى. ليس يُنسى إلا ما هو خاو ووقتي زائل، باختصار ليس يُنسى إلا ما هو خليق بالنسبان، يقول تبليش إن الحياة لايمكن أن تستمر بغير القاء الماضي في قلب الماضي وتحرير الحاضر من عبئه. وبغير هذه القوة يمكن أن تغدو الحياة بغير مستقبل سوف يستعبدها الماضي. ويستشهد بأنه كان ثمة أمم علجزة عن أن تلقى بأى شيء من مير إثها في قلب الماضي. وبهذا حرمت نفسها من النماء، طالما أن ثقل ماضيها يسحق حاضرها ويوردها موارد الانطفاء والانقراض. وفي بعض الأحيان قد نسأل عما إذا كان هذا هو حال المسيحية، وأيضاً الأديان الأخرى؟ أليست ترتبط كثيراً بماضيها والانترك منه إلا ما ندر؟ يجيب تبليش بأن نسيان الماضي فعلاً أصعب بالنسبة للدين، لكن الله ليس فقط البداية التي أتبنا منها، سبحانه أيضاً النهاية التي سنؤوب إليها. انه الأول و الآخر المُبدىء والمُعيد، خالق الماضي القديم، وأيضا المحدث الجديد. و هبنا الوجود الحاضر الذي يرتكز على الماضي ولكنه مشدود للمستقبل. ووهب الإنسان نعمة النسيان، والكنيسة التي تتنكر لهذه النعمة، تقع في مهاوى الإغراء التي وقعت فيها الكنائس السابقة، أي تجعل من نفسها بمثابة إله سرمدي. إن الإنسان لاينسي اسمه و هويته، كذلك الكنيسة ليس مطلوباً منها أن تنسى أسسها. لكنها إذا كانت عاجزة عن أن تخلف وراءها الكثير مما تم بناؤه على هذه الأسس فسوف تفقد مستقبلها. (٧٢)

من حديث تبليش هذا، الذي تعمدنا أن نضع فيه (الله) لأنه بنطبق على كل الأديان بقدر ما ينطبق على المسيحية، فضلاً عن البر وتستانتية، بغدو واضحاً أن غابته من كل تحديث هي ضمان المستقبل الآتي للكنيسة وللدين، ومن الجهة الأخرى لفلسفته أو للحدود، ضمان المستقبل الآتي للحضارة. إن تيليش مشدود صوب المستقبل مُبراً من خطر التدلم بالماضي والوقوع في براثنه، وهو خطر داهم رجال الدين واللاهوت أيسر مراميه وهي طليعة ضحاياه. وأحسب أن اللاهوت الليبرالي الحضاري البروتستانتي هو الذي كفل له هذه الحماية وجعله على وعي بالعلاقة التي ينبغي وأن تكون بين الدين وبين المتغيرات الحضارية. يقول تيليش إن مشكلته اللاهوتية الأساسية تأتت من تطبيق العلاقة بالمطلق المتضمن للألوهية، علم، نسبية الديانة الانسانية، لأن الدوجماطيقية الدينية نشأت حين ارتدى الدين التاريخي عياءة الصحة غير المشروطة للمقدس، كما يحدث حينما يطالب كتاب أو شخص أو جماعة أو مؤسسة أو مبدأ .. بالسلطة المطلقة وبإخضاع كل واقع آخر لأنه لايمكن أن يوجد مطلب آخر بجوار المطلب غير المشروط للمقدس. ولكن كون جذور هذا المطلب في الواقع التاريخي، فإن هذا هو أصل كل تبعية (هترونومي Heteronomy)، (۷٤) أي كل انقياد خاطيء ومرفوض أنت إليه الكاثو ليكية، وقامت البروتستانتية أصلاً لترفضه.

(74) P. Tillich, on the Boundary, P.90.

والحق أن تيليش ليس فريداً أوحد في هذا الصدد. إنه يندرج مع بولتمان ونيبور وبونهوفر وسواهم من اللاهوتيين البروتستانتيين المعاصرين – على الرغم من الخلافات الشديدة بينهم – في زمرة واحدة، هي زمرة الباحثين عن مفهوم جديد للألوهية والوحسى والعقيدة، وبصفة أكثر عمومية، يلاحظ جون ماكوري في مسحه للفكر الديني الغربي للقرن العشرين، أنه على الرغم من التعدد الضخم في تياراته وتضاربها وأحياناً تناقضها، فإن سمته المميزة هي الرغبة في التحديث والتغيير والانقلاب أو على الأقل الافتراق عن الاعتراف بأن تغيرات الفكر الديني كانت بدورها جذرية حقاً. (٥٠) العتراف بأن تغيرات الفكر الديني كانت بدورها جذرية حقاً. (٥٠) ومع هذا فإن أحداً لم يبذل مثل ما بذله تيليش من أجل تحديث اللاهوت والتعبير عن العقيدة المسيحية تعبيراً جديداً مصوغاً وفقاً لتقاليد ومصطلحات الفكر الغربي الحديث، بحيث يحافظ على جوهر الديانة المسيحية الفريد، (٢٠) وفي الوقت نفسه يجعلها معقولة وملائمة تماماً لإنسان هذا العصر ولأزمته الراهنة.

إن تيليش لاهوتى أولاً وفيلسوف ثانياً. وكان فيلسوفاً دينياً يتفلسف من الداخل من قلب التجربة الدينية، أكثر منه فيلسوفاً للدين ينظر إليه من الخارج. "ومنذ البداية وعلم التعليل اللاهوتى للمسيح Christology مركز تفكير تيليش"(٧٧) وإذا كان هو نفسه يقول إنه دائما

<sup>(75)</sup> J. Macqurrie, 20th Century Religious thought, p.19

<sup>(76)</sup> W. Nicolas, Systematic and philosophical theology, p.233.

<sup>(77)</sup> Ibid, p.240

على الحدود بين اللاهوت والفلسفة، ومنذ أن كان فى المرحلة الثانوية وهو يحلم بأن يكون فيلسوفاً، فإننا نرى أن رغبت فى تحديث اللاهوت هى لاسواها التى دفعته إلى الإيغال فى رحاب الفلسفة.

وقد أعلن صراحة أن مهمته الأساسية هي توضيح العقيدة المسيحية توضيحاً منهجياً نسقياً بواسطة التحليل الفلسفي، وإخضاع المفاهيم اللاهوتية للمنظور الفلسفي. فلما فعل هذا في كتابه التخصصي الأعظم "اللاهوت النسقى" ثار في وجهه اللاهوتيون المحترفون بحجة شائعة ومستهلكة مؤداها أن اللاهوت أبسط وأصفى وأنقى من الفلسفة التي يريدها أن توضحه. ولكن أين هو اللاهوتي العميق ذو الفكر الجدير بالاعتبار واللافت للانتباه، والذي لم يستفد من الفلسفة؟

وتيليش نفسه يؤكد أن المحاولات الشائعة للتملص من الفلسفة ورفضها جملة وتفصيلاً، سواء من قبل الطب أو من قبل اللاهوت وكليهما إبراء وشفاء - كلها محاولات يبدو جلياً أنها غير ناجحة سواء أدركت هذا أو لم تدرك (٢٠٠) ويقول: "ثمة ضلال عميق في الاتهام الموجه ضد استخدام البحوث التاريخية والفكر الفلسفي في اللاهوت. إن المرء في الحياة اليومية يُنعت بالضلال حين يقذف ويُشهّر بأولئك الذين يستفيد من خدماتهم. ولاينبغي أن نرتكب مثل هذا الضلال في أعمالنا اللاهوتية. ولن نلقي محيصاً بالقول: لنستخدم القليل (من الفكر الفلسفي) ولكن لانستخدم الكثير، وهذا لكي نهرب

(78)P. Tillich, the Courage to Be, P.72.

من الخطر المتضمن فيه" (٢٩) ويستشهد بقول القديس بولس إن كل العالم ملك لنا، لتجربتنا الدينية، لأنه ملك لله، "ولكننا نخاف أن نقبل ما هو ممنوح لنا. إننا في عزل – ذاتي قهرى بإزاء عالمنا، ونحاول الهروب من الحياة بدلاً من أن نتحكم فيها. ولسنا نتصرف كما لو كان العالم كله ملك لنا. الكنيسة ذاتها ليست أقل في هذا. والسبب أننا نحن وكنائسنا لانعرف كما عرف بولس معنى: أن نكون المسيح ولأننا للمسيح فنحن نكون لله". (٨٠)

والحق أن وهج الحيوية الذى استطاع تيليش تفجيره فى التجربة الدينية وتحديثها، وعن طريق الاستعانة بالفكر الفلسفى على العموم والوجودى على الخصوص، لهو أعظم مصداق على قوله هذا، أو على موقفه اللاهوتى / الفلسفى، والذى يصر على أنه تعبير عن اللاهوت بما هو لاهوت، حيث يستحيل أن يتجرد من الفلسفة.

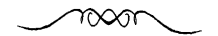
<sup>(79)</sup> P. Tillich, The New Being, P. 111.

<sup>(80)</sup> Ibid, p. 113.



## ثَالِثًا: فلسفة تبليش: اللاهوت والوجودية

- \* تعامد القطبين: اللاهوت والفلسفة
  - \* الوجودية الدينية
  - \* المتعالى .. القصى
  - \* اللاهوت الحضاري



## الفصل السادس

## تعامد القطبين : اللاهوت والفلسفة

يقول تيليش: "وقفت بحذر على الحدود بين اللاهوت والفلسفة، معنياً بألا يضيع أحدهما في الآخر" -و"بوصفى لاهوتياً حاولت أن أبقى فيلسوفا، والعكس بالعكس. ربما كان أيسر أن أهجر الحدود بينهما، واختار أحدهما أو الآخر. داخلياً، كان ذلك هو المستحيل بالنسبة لى. ولحسن الحظ كانت الظروف الخارجية مواتية لميولى الداخلية". (١٠٩) فقد أتيحت له - كما رأينا - الفرصة النظامية لدراسة وتدريس اللاهوت والفلسفة معاً، وأن يصول ويجول في كليهما. والمحصلة أن نلقاه يبز اللاهوتيين بتملكه لناصية الفلسفة، ويبز الفلاسفة بتملكه لناصية الفلسفة، ويبز

وثمرة هذا نلمسها منذ البداية في عمله المبكر (بالألمانية)" نسق العلوم تبعاً لموضوعاتها ومناهجها" سنة ١٩٢٣. فقد كان الهدف النهائي من هذا العمل هو تقديم الإجابة على التساؤلات الآتية: كيف للاهوت أن يكون علماً بمعنى "علم Wissenschaft" وكيف تتصل أنساقه العديدة بالعلوم الأخرى؟ ما هو الشيء المميز بشأن منهجه؟

<sup>(81)</sup> p. Tillich, On The Boundary, p. 52-58.

<sup>(\*)</sup> المصطلحات المبكرة المأخوذة من أعمال تيليش قبل عام ١٩٣٣ سوف نضعها فى صورتها الألمانية، أمــا بعد هذا -أى بعد هجرته لأمريكا، فسنضعها بالإنجليزية، وأيضاً المصطلحات الرئيسية المترجمة.

وقد أجاب بأن صنف كل الأنساق المنهجية بوصفها علوماً للتفكير، وللوجود، وللحضارة Kultur ؛ وتمسك بأن أساس نسق العلوم ككل هو فلسفة المعنى Sinnphilosophie. وعرق الميتافيزيقا بأنها محاولة التعبير عن الغير مشروط فى حدود الرموز العقلية. وعرف اللاهوت بأنه الميتافيزيقا الثيونومية. وبهذه الطريقة حاول أن يكسب للاهوت مكاناً فى قلب كلية المعرفة الإنسانية. ونجاح هذا التحليل يفترض مقدماً أن الخاصة الثيونومية للمعرفة ذاتها لابد من الاعتراف بها. أى أن جذور التفكير كائنة فى المطلق بوصفه أساس ولجة المعنى. ويغدو موضوع اللاهوت افتراضات مسبقة لكل ولأية معرفة والمعرفة هنا بالمعنى الغلسفى، أما المعرفة بمعنى العلوم الرياضية والتجريبية فلا ترد على بال تيليش). وهكذا نجد أن اللاهوت والفلسفة، أو الدين والمعرفة، يتضمن كل منهما الآخر. وبالوقوف على الحدود بينهما، نتبين أن تلك هى العلاقة الحقيقية بينهما. (٢٨)

وكل نبضه من نبضات فكر تيليش تؤكد أن اللاهوت والفلسفة متآزران. إنهما يقفان في مربع واحد وجبهة ثقافية حضارية واحدة، ومسلحان بسلاح مشترك أو أداة واحدة.

المربع الواحد يعنى أن الموضوع واحد هو الحقيقة Reality والوجود Being على أن الفلسفة هي التناول المعرفي للحقيقة، حيث

(82) Ibid, P. 55-56.

تكون موضوعاً مفارقاً للذات. أما اللاهوت فيثير نفس المشاكل التى تثيرها القلسفة بشأن الحقيقة، لكن بأسلوب يجعلنا نعايش هذه المشاكل بوصفها متضمنه فينا ونابعة منا، لا منفصلة عنا مفارقة لنا كما تطرحها الفلسفة. الفلسفة تبحث في بنية الوجود أما اللاهوت يعني بمعنى الوجود بالنسبة للإنسان واهتمامه القصيى. وعلى الرغم من هذا القدح المعلى للاهوت - خصوصاً من الزاوية الوجودية، فإن المبحثين متداخلان. الفيلسوف يهتم بمعنى الوجود، واللاهوتي يبدأ ببنية الوجود. (١٨)

اللاهوت والفلسفة أيضاً رفاق سلاح، أو أن أداتهما واحدة هي العقل الأنطولوجي. ذلك أن تيليش يحلل العقل في حدود نمطيب متقابلين له، هما العقل الأنطولوجي الذي نستخدمه في التحليلات الميتافيزيقية، والعقل التقني المذى نستخدمه في حل المشاكل العملية. (٤٠٨) وفي عصرنا الأوتونومي يحتل العقل التقني قصب السبق، فأصبح الاهتمام فقط بالوسائل المؤدية إلى الأهداف الجزئية. وأهمل العقل الأنطولوجي، أهملت بنية العقل التي تمكننا من استكناه الحقيقة ومن تشكيلها. ولأن العقل الأنطولوجي هو مصدر القيمة والمعنى، فقد ضاعا من إنسان هذا العصر. ويغدو الدين هو الوسيلة الفعالة لرأب هذا الصدع، فهو الذي سيعرض علينا مباشرة وبحيوية جوهر العقل الأنطولوجي، ويعيده إلينا ويعيدنا إليه عودة حميمة معاشة، لأن

<sup>(83)</sup> P. Tillich, Systematic theology, Vol. I, P.22.

<sup>(84)</sup> Ibid, P. 72.

جوهر العقل الأنطولوجى فى ذات الهوية مع مضمون الوحى المنزل، وما هو أنطولوجى وما هو لاهوتى يتطابقان فى نقطة واحدة، إذ إن كليهما يعالجان الوجود كما هو، وتيليش يتحدث عنهما بمصطلحات واحدة.

على هذا النحو نجد أن حال الحضارة المعاصرة، وتطوراتها، أو بالأحرى تردياتها، تجعلها في حاجة ملحة للدين. للوحى المسيحى كأساس تقافي لها، أي لأن تصبح ثيونومية. هذه هي الأطروحة الرئيسية لتيليش. وكما نرى أيا كانت زاوية تفكيره، فإنها تحيلنا إليها.

ويبقى التأثير الكبير على فكر تيليش، للفلسفة المثالية الألمانية العتيدة. إنه ترعرع فى أجوائها وتشبع بها، وامتلأ حماساً لها، وعانى من كارثة الحرب العالمية الأولى حين كرثت بها وبفلسفته المثالية الأثيرة، فلسفة شلنج. ثم أن المثالية الألمانية كانت دائماً فلسفة الانشطار على العقل والعلم والعالم من أجل الحرية الإنسانية التى هى ضرورية لفكر تيليش، اللاهوتى والفلسفى على السواء. لذلك كان تفكير تيليش الذى يصطبغ بالصبغة الوجودية، هو أيضاً تفكير مثالى. فقيل إن المثالية والوجودية تتنازعان عقليته، أو أنه يقف على الحدود بينهما. فحين يفكر فى الله يفكر تفكيراً مثالياً وحين يفكر فى الإنسان يفكر تفكيراً وجودياً. وليس يوجد موضوع من موضوعات تفكيره يفكر تفكير موضوعات تفكيره



وتيليش نفسه يؤكد أنه فيلسوف مثالى "على أن نفهم المثالية بمعنى دخول الوجود والفكر فى ذات الهوية، وكمبدأ للحقيقة "(٥٠)، أى أن الأبستمولوجيا (فلسفة المعرفة) ترد إلى الأنطولوجيا (فلسفة الوجود)، هى مجرد فرع منها وكل تقرير أبستمولوجى هى ضمناً أنطولوجى. إن مفهوم الفلسفة عنده دائماً يدور حول الانطولوجيا.

لذلك فنحن نرى أن تيليش فيلسوف مثالى بمعنى أنه فيلسوف أنطولوجى، وليس بالمعنى الحرفى لمصطلح المثالية الذى يفيد أسبقية الفكر على الوجود. وهو فيلسوف أنطولوجى بكل ما فى الكلمة من معنى. الانطولوجيا هى إطار تفكيره وطريقته التى يمكن من خلالها العثور على المعنى الجذرى لكافة المبادىء حتى رأى أن فلسفة الأخلاق – مثلا – "هى علم الوجود الأخلاقى للإنسان، الذى يسعى للوصول إلى جذور الالتزام الأخلاقى ومعيار صحته ومنابع مضامينه وقوى تحقيقه. وتعتمد الإجابة على هذه الأسئلة بصورة مباشرة على مبدأ الوجود"(١٠٨)، أى على فلسفة الأنطولوجيا. كان لابد وأن يبقى أنطولوجياً من حيث هو لاهوتى.

فقد لاحظنا من حديثه عن الرفقة المشتركة بين اللاهوت والفلسفة، أن الأنطولوجيا هي حلقة الربط بينهما. بل وإننا نرى أن الأنطولوجيا عند تيليش هي حلقة الربط بين اللاهوت وبين العقل على

<sup>(85)</sup> P. Tillich, on the Boundary, P.82.

<sup>(</sup>٨٦) بول تيليش ، الحب والقوة والعدالة، ترجمة كامل يوسف حسين، دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة، سنة ١٩٨١. ص٩٣

الإجمال. إنه بطبيعة الحال - كلاهوتي وكوجودي - لاعقلاني إلى حد ما، يرى أيعاداً تند عن سلطان العقل ونطاقه. وهو لم يعتقد أبداً يصحة البر اهين الميتافيزيقية أو المنطقية على العقائد الدينية المعينة، خصوصاً على وجود الرب، وأكد أن جوهر الإنجيل لايمكن استنباطه من المبادىء الفلسفية؛ بـل وكـان شديد العنايـة بالدلالـة العميقـة جـداً العقائد اللاعقلانية في الديانة المسيحية، وأهمها الكريسماس: ميلاد المسبح.. الرب الذي هو طفل رضيع.. ثم مُدان مصلوب. وعلى الرغم من هذا فإنه كما يقف على الحدود بين المثالية و الوجودية، يقف على الحدود بين العقلانية واللاعقلانية. لم يفعل ما فعله كير كجور الذي أكد أن الإيمان جملة وتفصيلاً هو الخروج من دائرة المعقول الخانقة المميتة، هو عينه اللامعقول" أو ما يسميه الإغريق الجنون الالهي! (^^). كلا لم ينكر تيليش كل وأية علاقة بين الدين والمباحث العقلية. ولم يُخرج التجربة الدينية بأسرها من عالم المعقول، أو جعلها حراماً على العقل، وليس صحيحاً في نظره "أن العقيدة الدينية هي الإيمان بأشياء بغير دليل "(^^).. وهذا بسبب التطابق الذي ذكر ناه بين ما هو لاهوتي وما هو أنطولوجي، والذي يجعل المباحث الأنطولوجية تستطيع أن تؤيد الدين، فقط إذا ما بدأت من مصادره، أو أكدت على محصلة مؤداها أن الرب هو الوجود ذاته Being-itself؛

<sup>(</sup>۸۷) سرن كيركجور، خوف ورعدة، ترجمة فؤاد كامل، دار الثقاقة للطباعة والنشر، القاهرة، سنة ۱۹۸۱. من مقدمة بقلم وولتر لاورى، ص ۲.

<sup>(88)</sup> P. Tillich, the New Being, P.125.

وبهذا "يصبح الوحى هو العقل متوغلاً فى النسيج العقلانى، كما أن كلمة الرب هى الكلمة متوغلة فى كافة الكلمات (٩٥). الحقائق الدينية لاتقتصر على حياة الفرد ومشاعره واتجاهاته وسلوكه، بل تتضمن إشارة إلى الواقع الخارجى المستقل عنه، إشارة يمكن التحقق منها تحققا عقلياً وفلسفياً. لهذا تمثل الأنطولوجيا تأييداً للدين، ولهذا أيضاً كانت إطار تفكير تيليش.

إن الانطولوجيا هى التى تميز تيليش عن الوجودبين اللاهوتيين والدينيين الذين جعلناهم رفاقاً له (ص٢٩) أمثال مارتن بوبر وبير ديائيف وأونامونو وجاسيت. الخ فقد انصبت عنايتهم على الوجود الشخصى فحسب. ووجودية تيليش بذلك الأساس الأنطولوجي أعمق من وجوديتهم وأقرب إلى اللاهوتيين الوجوديين، خصوصاً بولتمان ومدرسة جوجارتن وبورى...

ولأن تيليش فيلسوف وجودى، فليست تحمل الأنطولوجيا معه الدلالة القديمة من حيث أنها بحث ميتافيزيقى مطلق فى مجردات ثبوتية ساكنة كالجوهر والماهية.. الأنطولوجيا عنده من أجل تحقيق "المهمة التى تنتهى، والمتحصلة فى إيضاح الوجود. باعتباره كذلك، أو باعتباره ذلك الذى يشارك فيه كل ما هو كائن". (10) وقد ظلت دائماً أنطولوجيا إنسانية، إن صح التعبير.

11.7 P -

<sup>(</sup>٨٩) بول تيليش، الحب والقوة والعدالة، ص ٥٧ ، من الترجمة العربية.

<sup>(</sup>٩٠) المرجع السابق ، ص ٦١.

فتيليش فيلسوف وجودى، لذلك كان لابد وأن تكون نقطة بدئه للنظرية الأنطولوجية هى الموقف الإنسانى. وأكد أن تحليل الوجود الإنسانى هو الطريق الوحيد لفهم البنية الأنطولوجية للحقيقة، أما بقية الكائنات أو الأشياء فنفهمها عن طريق المماثلة Analogy بالإنسان—ذات الإنسان وذات كل نفس حية، ويمتد منهج المماثلة إلى كل فردحتى في المملكة الغير عضوية.

وأساسه أن الإنسان هو الموجود الوحيد الذى تتحد فيه كل مستويات الوجود. فليس الإنسان محض موضوع فائق بين الموضوعات، بل إنه الوجود الذى يطرح السؤال الأنطولوجي، والذى يمكن أن نجد الإجابة الأنطولوجية في وعيه بذاته لأنه يمر بخبرة فورية ومباشرة ببنية الوجود وعناصره، خبرة تعنى التداخل بين النفس والعالم، والاعتماد المتبادل بينهما. إنهما القطبان المشكلان لبنية الوجود، وبالتالي لبنية الأنطولوجيا (١٩). وهذان القطبان بدورهما يعنيان أن وجود الإنسان يرتد إلى مبدأى التفرد والمشاركة مع الآخرين.

إنها عين النقطة التي حددناها للفلسفة الوجودية في الفصل الثاني، والتي يلخصها مصطلح هيدجر البارع Dasein (الوجود هناك) في العالم بمعية الآخرين.

<sup>(91)</sup> P.Tillich, Systematic theology, Vol. I, P.168.

وتتوغل وجودية الأنطولوجيا التيليشية، حتى نجد أن العناصر الانطولوجية هى ذاتها عناصر أو مقولات الموقف الإنسانى، أى الفردية والمشاركة – الديناميكية والصورة – الحرية والمصير (٩٢). فالذات ذات، فقط لأنها فى عالم، فى كون له بنية، تنتمى إليه، ولكن أيضاً تنفصل عنه. إن أنطولوجيا تيليش – أو فلسفته بعامة، أو بصفة أكثر عمومية، العلاقة التى ارتآها بين اللاهوت والفلسفة قد أفضت بنا حكان لابد وأن تفضى – إلى قلب نزعته الوجودية.

(92) Ibid, Pp. 174: 186.



# الفصل السابع

### الوجودية الدينية

بقول تبليش: "حين قدمت الفلسفة الوجودية إلى ألمانيا، توصلت أنا إلى فهم جديد للعلاقة بين اللاهوت والفلسفة (٩٢) هذه العيارة توضح بجلاء كيف أصبحت الوجودية بمثابة حجر الزاوية والعمود الفقري لفكر تيليش الذي رآها تطرح تساؤ لات جذرية عميقه، لا توجد إجاباتها إلا في الإيمان باللاهوت وأصبح تيليش من أقدر المعيرين عن الوجودية المؤمنة والدينية، كأنه بواصل مسارها الشرعي، كما بدأت مع سرن كير كجور - أقوى المؤثرين عليه، والذي بشترك معه في العناية بالمغزى الديني للموقف الإنساني، وفي تأكيد أن التساؤلات الدينيه لا يمكن إثارتها بصورة ملائمة إلا من حيث هي متأصلة بالموقف الإنساني، أي أن كبير كجور وتيليش يشتركان معا في العناية بدينية الوجودية. وكرس تيليش لهذا كتابه" شجاعة الكينونة" وأيضا يشتركان في تأكيد وجودية الدين، وكرس تبلش لهذا الجزء الثاني من كتابه "اللاهوت النسقي". على أن تبليش أكثر من رائده كير كجور ارتباطا بتاريخ ونصوص ومؤسسات الديانة المسيحية، فهو دونا عنه لاهوتي محترف رسميا. وهو بلاشك أكثر الوجو دبين طراً تأثير ا وانتشار ا في العالم المتحدث بالإنجليزية، والذي لم يكن مرعى خصيبا من مراعى الوجودية التي تفجرت فقط في قلب القارة الأوربية، خصوصا في غربها.

<sup>(93)</sup> P. Tillich, on the Boundary, P.56.

ويحدد لنا تيليش ثلاثة فلاسفة، أحبهم وعايش فكرهم بعمق، فمثلوا أساسا انطلق منه تحمسه الشديد الفلسفة الوجودية، وهم شانج وكيركجور ونيتشه. وهو لم يقرأ نيتشه إلا بعد أن بلغ سن الثلاثين، ومع هذا كان ذا تأثير ضخم عليه، وكثيرا ما يستشهد بأقواله ويجعلها محورا للنقاش. وجد تيليش في نيتشه وجوديا عظيما ، ومن أهم الوجوديين "إذ يكشف عن شجاعة أن ينعم النظر لهاوية العدم، في تفرده الكامل الذي تقبل رسالة موت الله" (11) . وتحمس بشدة للشفة الحياة) معه حيث الحياة في هذا المصطلح هي العملية التي تحقق بها قوة الوجود ذاتها. ورآها ضرورية لمرحلة ما بعد الحرب. وكرد فعل للموت والجوع في سنواتها ساد بعدها التفكير التواق لتأكيد الوجود، والذي جعل تأكيد نيتشه للحياة شديد الجاذبية ثم يقول نيليش: المماكان هذا التأكيد النيتشوى للحياة يعود من ناحية ما إلى جذور في فلسفة شانج، فقد كنت على استعداد لتقبله "(10)

وشانج كما ذكرنا هو الوثن الفلسفى لتيليش، وإذا كان المعتمد أنه رائد المثالية الذاتية فإن تيليش يصر على أن شلنج بهذا الرائد الحقيقى للوجودية، والذى سلر فى ركابه كيركجور. وذلك لأنه أول من قاد الهجوم الوجودى على (فلسفة الماهية) لصديقه هيجل والتى هى قمة الفلسفة التى تلغى الاتجاه الوجودى، وسماها (فلسفه سلبية) لأنها تتجرد من الوجود الحقيقى ،وجعل (الفلسفة الإبجابية) هى فلسفة



<sup>(94)</sup> P.Tillich, The courage TO Be, P.30

<sup>(95)</sup> P.Tillich, On The Boundary, P.53.

الفرد الذي يمر بالخبرة ويفكر ويقرر من داخل موقفه التاريخي. ليس فحسب بل أيضا كان شانج هو أول من أهاب بمصطلح الوجود Existenz ليناقض فلسفة الماهية. وكان هذا في سلسلة محاضرات عن فلسفة الأسطورة، ألقاها شلنج خلال شتاء ١٨٤١-١٨٤٦ في جامعية بر لین، و أمام مستمعین ممیزین: کیر کجور و إنجاز و باکونین. فانفجر المصطلح في الأجواء الألمانية خلال العقد الخامس من القرن الماضي حتى احتوته الكانتية، (٩١) وصياغت منه عام ١٩٢٩ المصطلح الدال على هذا الاتجاه الفلسفي، كما ذكرنا. والحق أن تيليش لا يغالي كثيرا في تقدير قيمة شلنج، فقد كتب كبر كجور في يومياته بتاريخ ٢٢ فبراير سنه ١٨٤٢ يقول: "أنا سعيد سعادة لا توصف لسماعي محاضرة شلنج الثانية حتى أننى تتهدت طويلا بما فيه الكفايه، وتنهدت الافكار بداخلي" (٩٧) و لايغيب عن بال تبليش الفوارق بين الأصول والإرهاصات التاريخية الواسعة النطاق، وبين الريادة الموحية وبين النشأة وبين النضج فقد قام في كتابه" شجاعة الكينونة" بمسح تاريخي سريع- كعادته كرره في كتب أخرى-استخرج فيه عناصر وجودية من فلسفة كل فيلسوف تقريبا من الفلاسفة العظام، حتى أبعدهم عن الوجودية. بدءاً أمن إفلاطون وأفلوطين، وطبعا أوغسطين، ومن معظم الاتجاهات الكبري في الفلسفة الوسيطة حتى الاتجاهين الواقعي والاسمى، ثم كوميديا دانتي ومدر سة فلورنسا حتى كانط نفسه بل وهيجل!!

<sup>(96)</sup> P.Tillich, Theology Of Culture, P.77-78

<sup>(</sup>٩٧) نقلا عن : د. إمام عبد الفتاح، سرن كيركجور، مرجع مذكور، ص٢٧

وصولا إلى شلنج وشوبنها ووماكس شتيرنر وكارل ماركس وطبعا نيتشة. وانتهاء بالبرجماتية وجيمس، ودلتاى وبيرجسون وصمويل الكسندر وماكس فيبرو غيرهم وطبعا الأدباء العظام أمثال بودلير ورامبو في الشعر ، وفلوبير ودستويفسكي في الرواية، وإبسن وشتريندبيرج في المسرح . وهو في هذا يسلم قطعا بأنهم ليسوا وجوديين بالمعنى الدقيق للمصطلح، فقط حملوا اعتراضا ضد تشيؤ الإنسان وتموضعه. وفي النهاية يؤكد أن الفلسفة التي ظهرت في القرن العشرين شيء آخر. إنها أسطع وأقوى وأخطر معنى اللوجودية، وهي فقط التي حين قدمت إلى ألمانيا المنبت والموطن للوجودية -مثلث له فهما جديدا للعلاقة بين اللاهوت والفلسفة.

ومن ثم أحس تبلیش بروح تلك الفلسفات الثلاث: شلنج
کیرکجور -نیتشه، وقد انصهرت واندمجت معا فی فلسفة هیدجر. و إذا

کان تبلیش یجاهر بولائه لشانج ، فإن أسلوب ومضمون فلسفته بل

وطبیعة مصطلحاته تؤکد أن هیدجر هو فی الواقع أعظم المؤثرین

علیه، ونحسب أن هیدجر هکذا بالنسبة لکل وجودی ذی اعتبار،

خصوصا إذا کان لاهوتیا. وتیلیش علی أیة حال یری أن کتاب

هیدجر (الوجود والزمان Sein und Zeit) أهم ما أخرجه الفكر

الألمانی فسی القرن العشرین، بعد کتاب إدموند هوسرل

(در اسات منطقیة logische Untersuchungen) الذی أسس به الاتجاه

الفینومینولوجی وقد استفاد تبلیش کثیرا من الفینومینولوجیا. وکما

111° -

سبق أن رأينا العلاقه التى توتقت بينها وبين الوجودية، يؤكد تيليش على العلاقة الوثيقة بينها وبين اللاهوت، فيقول: "لابد وأن يطبق اللاهوت التناول الفينومينولوجى على كل مفاهيمه الأساسية "، (١٩٠) لأنه مقدمة تمهيدية ضرورية لمناقشة صحتها وفعاليتها.

#### 000 000 000

وتيليش كأى فيلسوف وجودى، ينطلق من واقعة أن الإنسان وحيد فى الكون، فرد فريد لايمكن أن يشاركه فى موقفه الوجودى أو يحل محله آخر؛ فيستهل كتابه (الآن الأبدى) بالفقرة التالية:

"لقد كان هناك بمفرده، وكذلك نحن. إن الانسان بمفرده لأنه إنسان او بمعنى ما نلقى كل مخلوق بمفرده. وبانفراد مهيب يرحل كل نجم عبر ظلام الفضاء اللامتناهى. وتنمو كل شجيرة وفقا لقانونها هى الخاص محققة إمكانياتها الفريدة. وتحيا الحيوانات، تقاتل ، تموت من أجل ذاتها، وهى بمفردها. بعضها جماعيا، بيد أنها جميعا بمفردها! وأن تحيا يعنى أن توجد فى جسد جسد منفصل عن كل الأجساد وان تحيا يعنى أن توجد فى جسد جسد منفصل عن كل الأجساد كل مخلوق، ويصدق على الإنسان أكثر مما يصدق على أى مخلوق كل مخلوق، ويصدق على الإنسان أكثر مما يصدق على أى مخلوق آخر. إنه ليس فقط بمفرده ، لكن يعلم أيضا أنه بمفرده ولكونه على وعى بما هو عليه، فإنه يثير التساؤل عن وحدته. يسأل لماذا هو بمفرده، وكيف يستطيع الانتصار على كونه بمفرده. فهو لا يستطيع تحمل هذه الوحدة aloneness ، ولا هو يستطيع الفرار منها. إن قدره

<sup>(98)</sup> P.Tillich, Systematic Theology, Vol. I,P.118



أن يكون بمفرده وأن يكون على وعى بهذا. ولا حتى الرب يستطيع أن يرفع عنه هذا القدر." (٩٩)

يقول تيليش هذا وهو يناقش مأزق الإنسان، في فصل بعنوان "الانفراد والتفرد". فيوضح براعة اللغة، حيث أن المصطلح الأول (الانفراد Loneliness ) يشير إلى الجانب المأساوى من الوحدة والذي يبلغ ذروته في موقفي الننب والموت، فلا أحد يشارك في رفع وزرهما. أما المصطلح الآخر (التفرد Solitude) فيشير إلى الجانب النبيل الجليل الجميل للوحدة المحتومة على الإنسان، ويوضح لماذا لا يستطيع الله بجلالته أن يخلصه منها. ذلك أن عظمة الإنسان في أنه يتفرد: يتمركز داخل ذاته وينفصل عن عالمه، قيكون قادرا على أن يعلو عليه وينظر إليه ويعرفه ويحبه. وفي التفرد يتحقق أسمى أشكال وتعيينات الوجود الإنساني أي الإبداع، وأيضا تنمو وتترعرع أعظم قوة قادرة على مقاومة الوحدة والانفراد، أي الحب وأيضا التواصل الجنسي، وإن كانت قوة محدودة بإمكانيات رفض الحب أو موت وفقدان المحبوب. (الإنسان وحيد) إذن سلاح ذو حدين. وهو أولا وأخيرا قدر الإنسان المحتوم- فقط الإنسان. ويؤكد تيليش أن الذي يستطيع أن يكون وحيدا بمفرده، هو فقط الذي يمكنه الزعم بأنه إنسان. ذلك هو مجد الإنسان، والحمل الذي بنوء بكلكله.

والآن، لقد رأينا فى المقدمة أو المدخل أن ويلت الحرب جعلت الأجواء مهيأة للوجودية كى تستأنف طريق نيتشة، وتسير فى مقولة الفردانية إلى منتهاها، إلى الهجر، الإلحاد، الإنسان وحيد تماما

<sup>(99)</sup> P. Tillich, The Eternal Now, P.15-16.

مهجور في هذا الكون، لا إله يقيم معه شيئا من التوصل. تلك هي الوجودية الملحدة التي شاعت وذاعت والجرح الذي قامت لنداويه جعلته يفغر فاهه بشراسة أكثر. ولكن حين التعرف على سيرة تيليش وجدنا أن ويلات الحرب هي نفسها التي جعلته يؤكد الاحتياج لحضارة ثيونومية، للألوهية، ولوجودية دينية كي يلتثم الجرح. ونحن نتساءل: أي الطريقين الوجوديين - طريق الإلحاد وطريق الإيمان - أكثر تحقيقاً لحيثيات التجربة الوجودية؟ أكثر وجودية؟ نحسب أنه الطريق الثاني.

بداية، يوضح تيليش أن الوجودية التي قويت وتألقت في القرن العشرين هي : تعبير عن قلق الخواء واللامعني ومحاولة قهره بشجاعة تحتويه داخلها، وبهذه الشجاعة حدث الانفصال في مفترق الطرق بين الوجودية الدينية والملحدة. ولاشك أن قلق اللامعني ليس فقط معلولاً مباشراً للحرب العالمية، بل يعود أيضاً إلى رفض الألوهية في القرن التاسع عشر، والذي بلوره نيتشة بقوله (الله مات)، فمات معه نسق القيم والمعاني التي يحيا عليها الإنسان. هذا أمر محسوس بوصفه خسارة وفقداناً، وبوصفه تحرراً وانطلاقاً. فإما أن يؤدي إلى شجاعة العدمية، وإما إلى شجاعة تحتوى العدم داخلها. ويحمل نيتشة قمة التعبير عن الشجاعة العدمية الموئسة المحطمة ويحمل نيتشة قمة التعبير عن الشجاعة العدمية الموئسة المحطمة عنها في كتاب هيدجر (الوجود والزمان). هي بلاشك شجاعة جسورة، تقصح عن قدرة على مواجهة العالم كما هو. ولكنها تدفع ثمناً باهظاً هو فقدان المعني والخواء – فقدان كل شيء. فالياس هو

الموقف الحدّى القصى والذى لايمكن أن يتجاوزه المرء. صميم معنى كلمة اليأس: لا أمل، لا طريق يبدو إلى المستقبل (١٠٠٠). هكذا أفضت الوجودية الدينية فقد أفضت الوجودية الدينية فقد أفضت مع تيليش إلى شجاعة الكينونة وتأكيد الذات Self-Affirmation. فكيف ذلك؟

ذلك في كتاب تيليش الذي يحمل هذا الاسم: "شجاعة الكينونة" وهو مكرس التحليل جدلي وتوصيف فينو مينولوجي الشجاعة كمقولة بنائية الظرف الإنساني. وتبعاً لما رأيناه في فلسفته الانطولوجية، ستكون الشجاعة واقعاً أخلاقياً، وتضرب بجذور قصية في بنية الوجود ذاته، أي أنها أيضاً مفهوم أنطولوجي. والشجاعة كواقع أخلاقي تشير إلى فعل عيني وإلى قرار يعبر عن مضمون قيمي. أما بوصفها مفهوماً أنطولوجياً فإنها تشير إلى تأكيد الذات الفرد تأكيداً جوهرياً. وكلياً في حضور التهديد بالعدم. ويذهب تيليش إلى أن هذين المفهومين الشجاعة يجب أن يتحدا إذا أردنيا الشجاعة طوال تاريخ الفكر الغربي منذ أفلاطون حتى الوجودية في الشجاعة طوال تاريخ الفكر الغربي منذ أفلاطون حتى الوجودية في القرن العشرين، معتبراً مبدأ المسيحية في الغفران من أمجد صور شجاعة الكينونة. ومفهوم الشجاعة لايمكن فهمه وإدراك قيمته إلا في علاقته بالقلق. وما هو القلق Anxiety إنه ذلك المفهوم الشهير في

117

<sup>(100)</sup> P. Tillich, the courage to be, op.cit, p.136 Ff.

<sup>(101)</sup> F. N. Macgill & I.P. McGrean (eds.), Masterpieces of world-philosophy, Harper & Row, New York, 1961. p. 1146.

الفلسفة الوجودية والمقترن بها، يعرقه تيليش بأن الخوف له موضوع محدد كالفشل أو الموت أورفض الحب، أما القلق فهو خوف من مجهول. وثمة مجهولات كثيرة، لكن لا نواجهها بقلق. إن مجهولاً من نوع معين هو الذى نقابله بقلق، مجهولاً بصميم طبيعتة لايمكن أن يُعرف، لأنه عدم (۱۰۲) Nonbeing القلق خوف غير محدد الموضوع، يُعرف من مجهول هو العدم الذى ينفى كل موضوع، هو الوعى الوجودى بتهديد العدم، بالنتاهي المتأصل في الإنسان. والشجاعة هي التصميم على مواجهة هذا القلق بطريقة تحتوى العدم تماماً وتتضمنه داخل الوجود. وهي بهذا تمثل الفارق بين القلق الوجودي والقلق العصابي الذي يتفادي العدم بواسطة تفادي الوجود أو تقليل نطاقه، فالشخصية العصابية تبحث عن تأكيد أما تبقى من ذاتها المنقوصة، فائوكد شيئاً ما أقل جوهرية، تأكيداً سلبياً موهوماً.

# ويميز تيليش بين ثلاثة أنماط للقلق:

القلق الأونطيقي Ontic<sup>(\*)</sup> ، قلق المصير والموت.

(102) P. Tillich, Op. Cit, P.37.

(°) أونطيقى Ontic تعنى التواجد الحقيقى الفعلى، وهى مشتقة من اللفظ الإغريقى On أى الوجود ككل أو الوجود بما هو موجود والمأخوذ منها الأنطولوجيا : فلسفة الوجود). لكن أونطيقى أكثر تعيناً من On وأيضاً من الكينونة Being أو To Be وأقل تعيناً من انبثاقة الوجود Existence. إنها مشكلة تواجه كل من يتعرض لفلسفة أونطولوجية كفلسفة تيليش، فأكثر من مصطلح لايقابلها في العربية إلا أصل لغوى واحد هو الوجود. وحتى الكينونة التي تقابل Being لاتعنى كثيراً، فحين نتحدث عن الألوهية عند تيليش itself نجد أن (الوجود - ذاته) أكثر دلالة وتعبيراً لأنها أكثر فعالية وحيوية من (الكينونة - ذاتها) والواقع أننا لم نضع الكينونة كترجمة لمصطلحات الألوهية التي يرد فيها Being إلا حين كنا نخشى اختلاطها بانبثاقة الوجود الإنساني في الفلسفة الوجودية.

٢) القلق الأخلاقى، قلق الذنب والإدانة.

٣) القلق الروحى، قلق الخواء واللامعنى.

فى القلق الأونطيقى: نجد المصير يهدد التاكيد - الذاتى لوجود الفرد تهديداً نسبياً، أما الموت فيهده تهديداً مطلقاً. ينشا قلق المصير من الوعى بالعرضية التى لا يمكن استئصال شافتها، والتى تتخلل أعمق أعماق وجود المرء ويقف الموت من وراء المصير بوصفه التهديد المطلق لتأكيد - الذات الأونطيقى. يفضح الموت العدمية الكلية للوجود. وغالباً يحاول الإنسان تحويل هذا القلق إلى خوف، قد ينجح إلى حد ما، لكن يدرك أن التهديد لايمكن أبداً تجسيده في موضوع معين. إنه ينشأ عن الموقف الإنساني بما هو كذلك. فيحيرتنا السؤال: هل ثمة شجاعة كينونة، شجاعة تأكيد - الذات، على الرغم من التهديد الأونطيقى لتأكيد الذات، المحاق بالإنسان؟

ويهددنا العدم على مستوى آخر، حين ينشأ عنه قلق أخلاقى. يحمل قلق الذنب تهديداً نسبياً، وقلق الإدانة تهديداً مطلقاً. تبحث النفس عن تأكيد ذاتها أخلاقياً، عن طريق تحقيق إمكانياتها. لكن العدم يعبر عن نفسه في كل فعل أخلاقي. بأن يعجز الإنسان عن التحقيق الكامل لكل ممكناته، فيظل مغترباً عن ذاته الجوهرية. ويتخلل الالتباس الأخلاقي كل أفعاله. والوعي بهذا الالتباس ذنب. والذنب قد يودي بالذات إلى الرفض الكامل لذاتها، إلى التهديد المطلق الذي تحمله الإدانة. ويشار السؤال: هل ثمة شجاعة كينونة، على الرغم من التهديد الأخلاقي لتأكيد الذات؟

وأخيراً، قلق الخواء واللامعنى، التهديد الروحى لتأكيد الذات. الخواء تهديد نسبى، واللامعنى تهديد مطلق. ينشأ الخواء عن موقف تقشل فيه الذات فى أن تجد إشباعاً من خلال المشاركة فى مضمونات حياته الحضارية والثقافية. فتفقد معتقدات الإنسان واتجاهاته وأنشطته معناها، وتتحول إلى موضوعات للامبالاة. نحاول فى كل شىء، ولانجد إشباعاً من أى شىء. فتضمحل القوة الخلاقة المبدعة، تهدد الذات بالملالة والسأم. ويصل الخواء إلى ذروته فى قلق اللامعنى، يشعر الإنسان أنه لم يعد يستطيع أن يمضى قدماً، لا فى تأكيد مضمونات حضارته ولا فى تأكيد قناعاته الشخصية. هكذا تصبح الحقيقة ذاتها موضوعاً للتساؤل، ويهدد الحياة الروحية شك كلى، ويثار السؤال: هل ثمة شجاعة كينونة تؤكد – ذاتها على الرغم من تهديد العدم؟ والعدم هنا هو الشك الذي يهدد تأكيد النات الروحي. (١٠٣)

(الأنماط الثلاثة للقلق) من أخصب وأمتع أفكار تيليش، وتوضح مدى اتساق وتشابك أطر فلسفته المترامية الحدود، فتوضع مدى عمق وتغلغل وجوديته. إنها أساس فلسفته الوجود الإنساني الفردى، وأيضا أساس فلسفته الحضارية. فهذه الأنماط الثلاثة حاضرة في كل شخص وفي كل الأزمنة الحضارية. بيد أن واحداً منها هو الذي يسود ويصبغ العصر والشخص بصبغته، ويضوى النمطين الآخرين تحت لوائه. وكما أشرنا، في هذا العصر يسود القلق الروحي، قلق الخواء واللامعني.

<sup>(103)</sup> Macgill & McGreen (ed.), op cit, P.1148-1149.

ولاسبيل البتة إلى محو القلق الوجودى، بأشكاله الثلاثة. فهو متأصل فى صميم الموقف الإنسانى بنتاهيه. وليس يستطيع مواجهته واحتواءه إلا هؤلاء الذين يملكون شجاعة الكينونة، شجاعة تأكيد الذات على الرغم من تهديد القلق بوصفه وعياً وجودياً بالعدم ذى الأشكال الثلاثة.

وطالما أن النفس والعالم هما القطبان المشكلان لبنية الموقف الوجودي الفردي وأيضاً لبنية الأنطولوجيا - كما أوضحنا - فإن شجاعة الكينونة لابد وأن تتضمن كليهما؛ فتتضمن شجاعة أن يكون المرء ذاته ويحقق وجوده الأصيل (النفس)؛ وتتضمن شجاعة المشاركة والتواجد بمعية الآخرين (العالم). وباستفاضة يناقش تيليش محاولات الحضارة المعاصرة، التي هي علمانية أوتونومية، لمواجهة قلق الخواء واللامعني الذي يهددها، وينتهي إلى أنها جميعها فاشلة، تعجز عن تحقيق شجاعة تتضمن الفر دانية والمشاركة معاً، الرأسمالية تنجح تماماً في تحقيق شجاعة أن يكون المرء ذاته ولكنه يفقد شجاعة المشاركة. والاشتراكية تحقق شجاعة المشاركة، وتعجز عن تحقيق شجاعة أن يكون المرء ذاته . وبالمثل كل الاتجاهات الأخرى كالرومانتيكية والفاشية والنازية...الخ لاسبيل إلى شجاعة الكينونية الحقيقية، التي تتضمن الذاتية والمشاركة - النفس والعالم، إلا بشجاعة تضرب بجذورها في الألوهية، الوجود - ذاته، الذي يعلو علي تضايف النفس / العالم فيحتويهما ويتجاوز هما. باختصار شحاعة الكينونة شجاعة دينية. والإيمان بالعناية الإلهية يقهر القلق الأو نطبقي، والإيمـان بـالغفران يقهر القلق الأخلاقى، والإيمـان بــالرب ذاتــه – بالوجود ذاته يقهر القلق الروحى.

هكذا نجد حيثيات الفلسفة الوجودية تصب تواً في سويداء قلب الإيمان الديني، فيعطينا تيليش أقوى تفسير ديني للوجودية.

#### 000 000 000 000 000 000

وإذا انتقانا إلى الوجه الآخر للعملة، النفسير الوجودى للدين، سنجد أن تيليش يكرس الجزء الثانى من "اللاهوت النسقى" وعنوانه الفرعى "الوجود والمسبح" لكى يعطى كل العقائد المسيحية الأساسية دلالة وجودية، بحيث نجده يصب الديانة المسيحية بأسرها فى قلب الفلسفة الوجودية. فالسقوط Fall، سقوط آدم من الجنة إلى الأرض يعنى الانتقال من الماهية إلى الوجود (١٠٠١). تحطيم الذات الوجودى هو مبدأ الشر فى العالم، والاغتراب الذى هو مسألة دنيوية بحته حتى مبدأ الشر فى العالم، والاغتراب الذى هو مسألة دنيوية بحته حتى فكرة الخطيئة فى اللاهوت المسيحى. باختصار الحقيقة الدينية بأسرها فكرة الخطيئة فى اللاهوت المسيحى. باختصار الحقيقة الدينية بأسرها يوحنا – فهى رهان بصميم وجود المرء. وهذا التفسير الوجودى للدين يتبعه أن تغدو وظيفة الدين وجودية، هى قهر القلق والخوف الذين هما ميراث البشر أجمعين، كما اكتشف كيركجور.

<sup>(104)</sup> P. Tillich, Systematic Theology, Vol 2, Existence and christ, the University of chicago press, 1957. P.29:39.



وبهذا التفسير الوجودى للدين ينقذ تيليش العقائد المسيحية التى مستها التغيرات الحديثة. وأهمها الإيمان بعناية إلهية تحرك التاريخ نحو الأفضل، ليحقق فى النهاية مدينة الله على الأرض. وهي عقيدة ميزت المسيحية منذ أوغسطين، لكنها تحطمت تدريجياً مع الحرب العالمية الأولى ومع العام الخامس منها كان الإيمان بها قد تلاشى تماماً، وشبيه بهذا ما حدث خلال وبعد الحرب العالمية الثانية. ويأتى التفسير الوجودي للدين ليعيد إليها الحياة. يوضح تيليش أولاً أن الصورة القديمة للعناية الإلهية ليست نتيجة للعقيدة المسيحية، بل المتفكير التواق المتفائل. (١٠٠) فهي لاتعنى أن الله يُسيّر العالم بلا ماس أو مشاكل وكأنه آلة بالغة الكمال، بل تعني فقط قدرة على التحقيق المتمات دوماً ويستحيل نفيها. فيكون الإيمان الحقيقي بالعناية الإلهية هو شجاعة تقبل الحياة بصدر مفتوح ونفس مطمئنة على الرغم من كل شجاعة تقبل الحياة بصدر مفتوح ونفس مطمئنة على الرغم من كل شيء. (١٠٠) إن الشك في المعتقدات الدينية قائم دائماً. والإيمان هو الشجاعة التي تقهره، ليس بأن تزيحه، بل بأن تحتويه داخلها.

والمسيحية حين تدعو إلى الوجود الجديد والدهر الجديد تكون هى الطريق لتحقيق الوجود الأصيل والحيلولة دون الوجود الزائف. ضعغوط العقل الجمعى المؤدية للوجود الزائف لاينفذ منها الثوريون التقدميون أكثر من الرجعيين المحافظين - فإن اختلفت الجماعتان ، فإن العضو في أي منهما مقولب بقوالب جماعته، ولاينفذ منها المثقفون أكثر من البسطاء، فالمثقفون خاضعون للقيم والمعايير

<sup>(106)</sup>P. Tillich, Shaking of the Foundations, P. 100



<sup>(105)</sup> P. Tillich, The New Being, P. 52-53.

النقافية السائدة.. النح و لا الكنيسة نفسها نتفذ منها. لكن أصول العقيدة المسيحية تنفذ منها وترسم الطريق إلى الوجود الأصيل. فالمسيح نفسه وقف في وجه أسرته وروابطه العائلية وأعلن أن من يعجز عن هذا لايصلح مسيحياً حقيقياً. ويخرج تيليش من هذا إلى أن ما فعلت الكنيسه طوال التاريخ من تكريس للنظم والروابط يناقض الوجودية، هو "فهم خاطىء بل مضاد للرسالة المسيحية الحقيقية"(١٠٧).

أما عن صلب الوجودية المتمثل في حرية الاختيار والقرار، والذي تعارضه المؤسسات الدينية فإن تيليش يقول: "منذ زمن بعيد نسبت الكنيسة كلمة الإنجيل بأن المسيح هو الحق، وأدعت أن تعاليمها عنه هي الحق. هذه التعاليم مهما كانت ضرورية وخيرة، فقد ثبت أنها ليست ذات الحق الذي يحررنا وسرعان ما أصبحت أدوات القهر والإخضاع للسلطات. لقد أصبحت وسائل لمنع البحث المخلص عن الحق، ونصلاً الشطر أرواح البشر بين الولاء للكنيسة وبين الإخلاص للحق، وبهذا قدموا أسلحة فتاكة للهجوم على الكنيسة وتعاليمها باسم الحق، وليس كل شخص يشعر بهذا الصراع. فثمة منون، لكنه أمان الذي لم يجد تحرره الروحي ولم يجد نفسه الحقة. أمنون، لكنه أمان الذي لم يجد تحرره الروحي ولم يجد نفسه الحقة. السؤال عن الحق بأنفسهم. وهم بهذا يتلقون حرية ومسؤلية القرارات الشخصية، والحق في الاختيار بين الوسائل المؤدية للرب الذي هو المجرد". (١٠٨٠)

<sup>(108)</sup> Ibid, P.70-71.



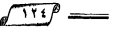
<sup>(107)</sup> P. Tillich, Op. cit, 105:109.

وياللأسف! بعد نجاح تيليش الشديد في التفسير الوجودي للدين، والذي مكننا من أن نعزف عن العقائد الخاصة بالمسيحية كالتثليث وصلب المسيح.. الخ، ويقع في المطب المتربص باللاهوتيين وهو التعصب وتيليش حريص دائماً وناجح على تفاديه، لكنه بعد كل هذا يأتي ليؤكد أن التفسير الوجودي للدين "مجد البروتستانتية فقط"! لاشك أنها في مناهضتها للكاثوليكية كانت أكثر وجودية، ولكننا كنا ننتظر من لاهوتي تتساب في دمائه رحيق الفلسفة ذات الشمولية والعمومية، وحريص على الحوار والتلاقي بين الديانات كما سنرى حنا ننتظر منه أن يحرز خطوة أبعد ويرى التفسير الوجودي للدين من حيث هو دين.

#### % % %

إن هذا المثلب لاينفى أن تيليش - كما رأينا - أقدر وأبرع من عبر عن التجادل والتواءم والتلاحم العميق بين النزعة الدينية والنزعة الوجودية. وهذا يتبلور فيما أسماه بالاهتمام القصى الذى لابد وأن يطالعنا فى كل أعمال تيليش تقريباً. إنه محور من محاور فلسفته الدينية، وأساس تعريف كل مفاهيمها، ويمكن تناولها بأسرها من خلاله. والاهتمام القصى Ultimate Concern - هو ببساطة التفسير الوجودى للإيمان. ولعل الإيمان هو الذى دفع تيليش أصلاً لمغامرة تحديث اللاهوت، فقد لاحظ أن الإيمان "فقد معناه الحقيقى واتسع حتى أصبح يدل على الاعتقاد فى أشياء لايمكن الاعتقاد بها" - و"أنه فى حاجة إلى إعادة التأويل أكثر من أى مصطلح ديني آخر" (١٠٠٩).

(109) P. Tillich, The Courage To Be, P. 172-P.9



ومثلما قال القديس أوغسطين إن الإنسان خُلق بحيث يوجهه حب فائق، يقول تيليش إن الإنسان خُلق بحيث يوجهه اهتمام قصى. (١١٠) ما معنى الاهتمام بشىء؟ معناه أننا منشغلون به، ونشارك فيه بمجامع النفس. بل وأكثر من هذا، يعنى الطريقة التى نشارك بها فيه بمجامع النفس. Anxious وبراعة اللغة تطابق بين الاهتمام والقلق فى هذا اللفظ (وأيضاً فى العربية: الشخص المهموم، المشتقة من نفس مصدر الاهتمام، تعنى الشخص القلق). هذا الاهتمام القلق قد يكون بالعمل وأدائه والنجاح أو الفشل فيه، أو بالآخرين.. بالأصدقاء وحبهم مما قد يكون مخبوءاً فى نفوسهم من غيرة وحسد أو حتى كراهية.. الاهتمام القلق قد يكون بأنفسنا بمسئولية التطور تجاه القوة والنضح والحكمة، ثمة أيضاً التوق للسعادة واتخاذ القرارات السديدة، وثمة طبعاً الاهتمام القلق بالحياة اليومية والخبز والكساء والمسكن.... مثل طبعاً الاهتمام القلق بالحياة اليومية والخبز والكساء والمسكن.... مثل الحياة والحضارة. لكن .. ألا يوجد فوقها اهتمام أعلى منها جميعاً؟

بالتأكيد يوجد فوقها الاهتمام القصى، الذى يمثل هدفاً أخيراً لاهدف بعده للحياة.. للتجربة الوجودية، ولابد لها من مثل هذا الهدف، لكى يكون لها معنى. ولنلاحظ أن ما أسماه تيليش بالقلق الروحى، قلق الخواء واللامعنى، ينجم عن فقدان اهتمام قصى، فقدان

<sup>(110)</sup> W. P. Alston, paul Tillich, Art in: Encyclopedia For Philosophy, Vol 8, P.125

معنى يمنح المعنى لكل المعانى، فقدان إجابة - مهما كانت رمزية وغير مباشرة - للسؤال عن معنى الوجود. وتيليش يؤكد أن كل شخص لايسأل عن معنى وجوده هو شخص غير ناضج حتى ولوكان عالماً مبدعاً أوسياسياً عظيماً.

الاهتمام القصى إما أن يكون دينياً، أو دنيوياً بواحد من او حتى بكل شواغل الدنيا السامية: الأشياء المادية والأموال، أو المركز الاجتماعي، أو مصالح الطبقة أو الأمة، أو الحركة السياسية، أو المثل العليا من الأشخاص العظام سواء دينيين أو علمانيين، والأشكال الحضارية والثقافية كالفن والفكر والعلم....الخ (١١١). كلها مواضيع تستحق الاهتمام القلق، بل وإن بعضها - خصوصاً العلم والمال والطبقة - كانت في مراحل تاريخية متفاوته بمثابة آلهة. إنها أشياء هامة، لكن لاتكفى، لاتصلح لأن تكون الاهتمام القصى الحقيقي. لأنها متناهية وقتية متغيرة زائلة، وتشكل عبئاً ينوء بثقله وعينا لأنه يعجز عن أن يعدل بينها. (١١٢) لابد من البحث عن اهتمام أعمق منها جميعاً، أبعد وأبقى وأقدر على إشباع كل الاحتياجات الروحية، اهتمام قصى حقيقة، بمطلق لامتناه غير مشروط. واهتمام من هذا النمط لابد وأن يقود إلى المستوى الفائق للوجود، إلى الوجود ذاته - أى إلى يقود إلى المستوى الفائق للوجود، إلى الوجود ذاته - أى إلى



<sup>(111)</sup> P. Tillich, Dynamics of Faith, Harper & Row, New York, 1957.
P. 1:3.

<sup>(112)</sup> P. Tillich, the New Being, P. 157.

لكل إنسان. وكل اهتمام قصى عدا الإيمان زيف و وهم، إذ يقود إلى موضوعات دنيوية – أى زائلة، فكيف تكون قصية؟!!

إن ديناميات الإيمان الديني هي عينها ديناميات الاهتمام القصى. والإيمان بوصفه اهتماما قصيا هو فعل الشخصية ككل total المتحمد، والإيمان بوصفه اهتماما قصيا هو فعل الشخصية ككل personality عناصرها، فيشارك في كل ديناميات الحياة الشخصية (١١٢)، محققا شجاعة الكينونة بقطبيها: الفردانية والمشاركة، " لأن مصطلح "الاهتمام الفصى" يوجد بين الجانبين الذاتي والموضوعي لفعل الإيمان، ذاتي من حيث هو مركزي الشخصية، وموضوعي من حيث أن فعل الإيمان يتجه إلى القصى ذاته". (١١١) هكذا يحدد الموقف الوجودي للفرد، فما هو الإيمان بالدين؟ هو اكتشاف أن كل شيء في حياة الفرد المتعالى - بالرب.

وحين يُعرف الايمان بأنه الاهتمام القصى، سوف يكتسب ديناميكية تجعله أبعد ما يكون عن الثبوتية المقترنة بالدين التقليدى ." وقد يبدو أن المفهوم الديناميكى للإيمان لا يتيح مجالا المثقة التوكيدية المريحة التى نجدها فى مواثيق الأديان الكبرى، بما فيها المسيحية لكن ليس هذا هو الحال. المفهوم الديناميكى للإيمان نتيجة لتحليل المفاهيم لكلا الجانبين الذاتى والموضوعى لللايمان. إنه بالتأكيد

<sup>(113)</sup> P.Tillich, Dynamics of Faith, P.4

<sup>(114)</sup> Ibid, P.10.

وصف لحالة متحققة دائما للعقل، وتحليل للبنية. وهذا ليس وصفا لحالة الأشياء" (١١٥) الراكدة المستسلمة. والذى يدخل منطقة الإيمان يدخل الحرم المقدس Sanctuary للحياه .فحيثما يكون ثمة إيمان ، ثمة وعى بالمقدس، يهب شجاعة الكينونة وتأكيد الذات ، على الرغم من العدم بأشكاله الثلاثة.

لهذا يتمسك تيليش بالاهتمام القصى كتعريف للايمان، وأيضا رفضا للتشويهات التى تلحق الايمان من جراء التفسيرات العقلانية أوالعاطفية أو تفسيرات أصحاب مذهب الإرادة الحرة العرة Voluntarism ليس الإيمان فحسب، فالدين نفسه هو أيضا وفقط الاهتمام القصى، وأى اعتبار آخر تشيؤ للدين بل هراء، ولعلة تجديف. الرب أيضاً هو الاهتمام القصى! وإلا فسوف ننظر إليه على أنه موضوع سام، طرف آخر من المفيد الدخول في علاقة معه، شأن أطراف أخرى عديدة... المقصود من العقيدة الدينية أن نكون معنيين ومنشغلين بها، مهتمين ومهمومين بها، بصورة قصوى غير مشروطة، إنها تحتوينا داخلها، ونحن نحتويها داخلنا. حسنا أى تيليش! لكنك تحدد الاهتمام القصى واضح! والدوران مغالطه يندر بل يستحيل أن ينفذ منها اللاهوتي. ثم واضح! والدوران مغالطه يندر بل يستحيل أن ينفذ منها اللاهوتي. ثم ترامي شأن الاهتمام القصى وانفلت من بين يدى تيليش، بحيث لانجد حدودا نقف عليها أو حتى نتخطاها، فعل الإيمان هو الاهتمام

(115) Ibid, P.21

القصى.. والدين هو الاهتمام القصى، والرب هو الاهتمام القصى، أى أصبح مفهوم الاهتمام القصى يعنى كل شيء في التجربة الدينية، وبالتالى لا يعنى أى شيء.

و لايكتفى تيليش بهذا، بل يمضى قدما فى تعريفاته حتى يعرف المؤمن، وأيضا الملحد على أساس الاهتمام القصى. فالملحد " من ليس له اهتمام قصى، وبالتالى ليس لحياته عمق، إنها ضحلة " (١١٦)

وهو غير ناضج لأنه لا يسأل عن معنى الوجود الذى هو الإيمان بالألوهية. أما الشخص الدينى المؤمن فهو من له اهتمام قصى، ولكن هذا التعريف الأخير ينطبق على المؤمن ، وأيضا على الملحد ذى الاهتمام القصى غير الألوهية، وإذا كان ساميا بدرجة كافية، كالإبداع العلمى أو الفنى أو الإنجاز السياسى فليس من الضرورى أن يعانى قلق الخواء واللامعنى. إذن فتعريفات تيليش ليس لها معنى، ما لم نصادر معه على المطلوب، أى على أن الاهتمام القصى السديد هو فقط الإيمان الدينى وهى مصادرة لا تلزم إلا من اختار منذ البداية أن يكون دينيا!

تيليش إذن وقع فى مغالطتى الدوران المنطقى والمصادرة على المطلوب، ولن يستطيع الإنكار. ومع هذا نحسبه لن يعدم رداً. فقد دافع عن هذا التفسير الوجودى للدين بأن المقابلة التقليدية بين الدين والإلحاد خاسرة. فهى كالآتى: هل الدين وحى منزل للإنسان؟ أم من

<sup>(116)</sup> P.Tillich, Shaking of The Foundations, P.63.



خلق الإنسان؟ اللاهوتيون أصحاب البديال الأول حينما يحاولون البر هنة عليه، إنما يتخذون الخطوة الأولى للإلحاد، وهي إنكار أو تفنيد تلك البر اهين. والمخرج من هذه الإشكالية هو أن الدين أو لا وقبل كل شيء شعور ، وبهذا ينأى عن كل اعتراضات عقلانية أو عملية أو تاريخية... لكن شعور لا تكفى، فلنتقدم خطوة تتفادى سلبية الشعور، لنجد الدين هو في النهاية، "اهتمام قصىي"، يفصح عن نفسه في كل الوظائف الخلاقة للروح الإنسانية. (١١٧) وهو يعترف بأن الأطر النقليدية للدين، سوف تتأثر كثيراً. لكنه يتساءل: هل مواجهتنا للمطلق المقدس خيرة محدودة فيما نسميه عادة بالدين؟ وبقول: إجابتي هي بالقطع لا . فثمة شيء ما مقدس في كل شخص حتى في الملحدين. ذلك أن ثمة طريقتين للمرور بالخبرة بالمقدس. وهذا يؤدي إلى التمييز بين معنيين الدين. فثمة معنى واسع حيث يظهر المقدس Holy و نُخْبُر ه كبعد للعمق ذاته، بعد للحقيقة القصية في المجالات المختلفة لمواجهة الإنسان مع الحقيقة، في الإلزام الأخلاقي... العدالة الاجتماعية.. التعبير الجمالي .. الإبداع الفكري أو العلمي. المقدس حاضر وكموضوع للاهتمام القصبي في كل هذه البنيات العلمانية، لكنه خفى خافت باهت. أما في المعنى الضيق للدين - المعني الحرفي - فإن الخبرة بالمقدس مباشرة وصريحة وجلية، وذلك هو الاختلاف الوحيد (١١٨) بين معنيي الدين.

<sup>(117)</sup> P. Tillich, Theology Of Culture, P. 5 Ff.

<sup>(118)</sup> P. Tillich, My Search For Absobtes, P. 130.

هكذا نلاحظ أن "الاهتمام القصى" أو التفسير الوجودى للدين قد أدى بتيليش إلى تحديث راديكالى جنرى ربما كان خطيراً وأتهم بأنه يوهن العقيدة الدينية، ولكنه يجعل الدين متوشجاً فى صميم بنية هذا العصر. ويُخبرنا تيليش بأنه استوحى الأصول الأولى لهذه الفكرة فى ماربورج بالمانيا، حين كان يتمشى مع زميله ورفيقه اللاهوتى مارودلف أوتو R. Otto إلاهسي بالأديان الآسيوية وصاحب التعبير أو الكتاب الشهير "فكرة المقدس" المقدس" المطلق وسألة تيليش: ما معنى المقدس ؟ فأجاب: هو الغامض، هو المطلق داته، أساس كل المطلقيات. (١٩١٩) فكانت الألوهية Deity، قمة المقولات اللاهوتية – أو قمة المقولات على إطلاقها - هى منطلق هذا التحديث. وهى فى الواقع مناط تحديث تيليش الثورى الجرىء، خصوصاً فى ارتباطها بالرمزية الدينية. لذا لابد وأن نفرد لهما حديثاً.

## الفصل الثامن

### المتعالى .. القصى

يتلخص مفهوم الألوهية عند تيليش فى الرفض التام- على أسس وجودية- للإله التقليدى المشخص، والبحث عن رب يعلو على الرب God-above-God .

بداية، يستغل تبليش "المعنى الواسع الدين" ليستدرج كل الأطراف. وعلى أساسه يؤكد الملحدين أن الإلحاد الحقيقى مستحيل، لأن الألوهية أقرب إلى الإنسان من حبل الوتين: إنها الآفاق اللامتناهية المحيطة بعالمنا ولا يوجد مكان نفر منها إليه. ولن نستطيع أن ننكر الألوهية إنكارا مطلقا، فقط نستبدل بها آلهة زائفة. مثلا: الله قاطن في السماء، لكن الغريب حقابل المستحيل أن نحاول العروج إليها كي نفر منه!! هذا ما يفعله المثاليون اللادينيون، حين يحاولون الصعود إلى سماء الكمال والصدق والعدالة، لكي ييرروا الاستغناء عن الألوهية، كي يفروا منها! ولكن إلى حيث لا أين، إلى يوتوبيا. وشبيه بهذا ما فعلته الحضارة التقانية المعاصرة في أين، إلى يوتوبيا. وشبيه بهذا ما فعلته الحضارة التقانية المعاصرة في الأمام أكثر، ويقتحم آفاقا أكثر. لكن يد الله فوق أيديهم. الألوهية كما أخبرتنا المزامير، وكما أدرك مارتن لوثر بقوة وسطوع، هي

الحضور الدائم الأبدى، الذى يتغلغل فى كل موجود، ليكون أكثر حضور الاراد)

إن الفرار الزائف ليس خطأ الفارين فحسب، بل يعود أيضا إلى الفكرة التقليدية عن رب خلق الكون من العدم، ثم يقتصر دوره على مراقبة البشر، لعقاب الخاطئين وإثابة المحسنين ومن يطيعون أوامره. وكأنه طاغية أو شرطى كونى Cosmic Policeman ، مهمته الضبط الأخلاقى!! وهو فى الآن نفسه يحنو علينا حنو الأب على أبنائه القصر، ويكفل لنا الخلود، والمتع الدائمة والسعادة النهائية.

يقول تيليش: ليست هذه صورة حقيقية للرب، بل بالأحرى صورة للإنسان حين يحاول أن يصنع ربا في خياله، من أجل راحته. إنه نتاج خيال الانسان وتفكيره التواق. ومن حق كل ملحد مخلص لحيثيات العقل أن ينكره. فليس هذا إلها البتة، وليس ذا حقيقية ".(۱۲۱) والخطأ يعود إلى اللاهوت التقليدي، فقد تسربل في أحابيل توحيد إلهي ملكي-monarchic-montheism ، وجعل الله مجرد شخص سماوي

<sup>(122)</sup> P. Tillich, Systematic Theology, Vol I, P.271



<sup>(120)</sup> P.Tillich, The Shaking of The foundations, P.44.

<sup>(121)</sup> Ibid, P.42.

هذه الصورة المشخصة السانجة مصدر عراقيل أمام انطلاقة الفكر الدينى. وإذا أمكن للدينيين أن يثبتوه ، فإنه يمكن للملاحدة أن ينفوه، كما سبق أن أوضح كانط فى تبيانه لنقائض العقل الخالص. وأحس القديس برنارد أنه يكرهه من نفس المنطلق الذى تتدفق منه ينابيع الحب للرب الحقيقى. وثار ضده الوجوديون، لأنه يجرد الإنسان من ذاتيته وفردانيته وحريته. وأعلن نيتشه موته. فيقول تيليش: "إن فردريك نيتشه هذا الملحد الشهير، وألد أعداء الدين والمسيحية، قد عرف عن قوى فكرة الألوهية، أكثر مما يعرفه غالبية المسبحيين المؤمنين" (١٢٢)

يؤكد تيليش أن إله العهد القديم فعلا مات، أو أن هذا المفهوم للألوهية لابد وأن ينتهى. وراح يبحث عن مفهوم جديد لرب يعلو على الرب. ولعله يهذا يباعد بعض الشيء بينه وبين كلاسيكيات المسيحية التقليدية، ويقترب من الطريق الذى شقه المتصوف الوجودى الميستر إيكهارت. وتيليش يجاهر بإعجاب به، ويحلو له الاستشهاد بأقواله. وقد بحث إيكهارت عن ربوبية Godness مفارقة للرب، للثالوث المسيحى. لكنه تحدث بعد هذا عن صيرورة أو عملية المرب، للثالوث المسيحى. لكنه تحدث بعد هذا عن صيرورة أو عملية (الأب)، إلى الكلمة غير المنطوقة (الابن) ، إلى الحب (الروح القدس)—إن

(123) Op.Cit,P. 42.

1 m & =

الثالوث: الأب والابن والروح القدس، أو الكلمة غير المنطوقة والكلمة المنطوقة والحب، هذا الثالوث يحتويه الله. ومن الحب (الروح القدس) إلى الخلق المثالى، إلى الخلق الظاهرى.. وعلى المتصوف أن يتحد بالحقيقة عبر نفس المراحل ، ولكن بالعكس، أى يبدأ من الخلق الظاهرى.. (١٢٤)

أما تبليش فهو أكثر تجريدا ومعقولية. وذلك من منطلق رفضه أن تكون الألوهيه موضوعا، يقبل الإثبات أوالنفى، ومفارقا لعالم الذوات. الرب متعال على عالم الموضوعات، وبالمثل على عالم النوات، ويتجاوزهما، ويعلو على الثنائية القائمة بينهما، وبين النفس/ العالم. إنه لامتناه، وهذه خاصية لا يشاركه فيها أى موجود آخر. اذلك فهو مستوى فائق للوجود، يعلو على الوجود. إنه الوجود ذاته، قوة الوجود التي تقاوم العدم، عمقه وأساسه، وبالتالى أساس وجودنا. ومنه-من الرب- نستمد شجاعة تأكيد-الذات على الرغم من العدم الذي يهددنا بصوره الثلاث.

وبهذا لايكون الرب كينونة ثابتة، ماهية استاتيكية، إنه روح حية. فيؤكد تيليش أن يسوع المسيح ليس إلها أصبح إنسانا، بل إنسانية جوهرية، تجيب على التساؤل الوجودى المطروح، فتقهر قوة الاغتراب، قوة الموت والإدانة واللامعنى، وتفتح أمام الإنسان طريق

<sup>(124)</sup> E.Q'Brien, Varieties of Mystic Experience, P.124-125.

المشاركة في الوجود الجديد. ومشاركة الإنسان حقيقية، بيد أنها جزئية. هكذا تتكاتف المثالية مع الوجودية لتحديد الألوهية.

والمهم أن ثمة طريقين للتفكير في الألوهية! طريقا لقهر الاغتراب، وطريقاً للقاء غريب. وقد اختار تبليش الطريق الأول. (١٢٥)

#### 000 000 000

ولكن تيليش أطلق لنفسه العنان وهو يفلسف الألوهية. وكيقها تكييفا كى يكون الإيمان بها قهرا للعدم الروحى الذى يهدد عصرنا بقلق الخواء واللامعنى. فكان المرمى لمعظم سهام النقد التى وجهت له. ثار عليه اللاهوتيون والفلاسفة على السواء.

اللاهوتيون التقليديون قالوا إن مفهوم الرب ينبغى وأن يملك في صلب ذاته كل حيثياته، وتيليش جعله غير مستقل ، بل معتمدا على وجود الوجود ، ووجود الإنسان . (١٢٦) "هو فعلا ينكر أية حجة على وجود الرب، ولايثبت دليلا إلا وعى الإنسان بتناهيه، الذي يعنى وعيا بلامتناه برب، ويدفع إلى شجاعة تأكيد الذات التي تقهر التناهى والعدم فتؤكد قوة الوجود، الوجود – ذاته الرب. فرأى البعض في هذا أن تيليش وأتباعه، وأهمهم الأسقف روبنسون، إنما يواصلون اتجاه

<sup>(126)</sup> H.D.lewis, Philosophy of Religions, op.cit, P.128.



<sup>(125)</sup> P.Tillich, My Search for Absolutes, P.10.

اقدى مُنظِّرى الإلحاد لودفيسج فيورباخ L. Feuerbach القائل إن الرب يعثر عليه الانسان داخل ذاته، فى اعماق تأكيده لذاته (۱۲۷) وانتهى إلى أن الإنسان هو الذى خلق الرب أو مفهوم الرب، وليس العكس!.

ويسخر كارل بارت من رفض الألوهية التقليدية، قائلا إن تيليش لا يزال يكافح ضد" المفتش الأكبر" لديستويفسكي. واعترف تيليش بهذا ، بل وأكد أنه عنصر حاسم في تفكيره! و برر موقفه بأنه يحارب فلول الهترنومي، نشدانا للثيونومي.

أما الفلاسفة فقد أزعجهم الالتباس الشديد في المفهوم، والمصطلحات الدالة عليه. ففضلا عن الاهتمام القصى والألوهية والرب، ثمة الوجود ذاته Being-itself وأساس الوجود وبُعد الوجود وعمق الوجود، وكلها مردودة إلى قوة الوجود Power of Being ، التي قي قوة أن يكون Be To Be ويأتي جارنيت A.C.Garnett وهو ليس يندرج رسميا مع فلاسفة التحليل المنطقي ولكنه يهتم جدا بمنطق اللغة الدينية ، وأثبت بتحليلات مسهبة أن تيليش لو كان ملماً بأبسط مبادىء التحليل المنطقي واللغوى لأدرك أن حججه تستند على فشل في فهم

<sup>(127)</sup> P.Edwards, Atheism, Art in: Encyclopedia for Philosophy, vol.1P.180.

منطق فعل الكينونة To Be (١٢٨) والحق أننا لم نلمس من تيليش أى المام ولا اهتمام بمسألة المنطق وقواعده.

#### 000 000 000 000 000 000

ولعل المهرب الوحيد لتيليش من هذه الانتقادات هو تأكيده أن اللغة العادية تعجز عن أن تقول أى شيء عن الرب. حتى "مطلق" لا تكفيه. فكل ما نقوله منتزع من مادة واقعنا المتناهي، فكيف يعبر عن اللامتناهي، اللهم إلا بصورة مجازية أو رمزية؟! إن اللغة الرمزية هي فقط القادرة على التعبير عن القصيي، (١٢٩) " والعبارة الغير رمزية الوحيدة التي يمكن أن تقال عن الرب هي " كمل عبارة يمكن أن تقال عنه عبارة رمزية "(١٢٠). فكان تيليش من أبرز المعبرين عن التفسير المجازى الرمزى للغة الدينية، أي النظرية القائلة أن كل العبارات المينية ومضمونات الكتب المقدسة ليست البتة تقريرات عن وقائع، بل هي مجازات ، رموز في رموز، إمكانية فك طلاسمها مفتوحة ومتجددة دائما. وقد تمادي تيليش في هذا حتى وجه إليه نقد بأنه يعجز عن إعطاء أي وظيفة واضحة أو محددة للغة الدينية.

1 TAP -

<sup>(128)</sup> J. Macqurrie, 20th Century Religious Thought, op, cit, P.314.

<sup>(129)</sup> P.Tillich, Dynamics of Faith, P.41.

<sup>(130)</sup> P.Tillich, Systematic Theology, Vol.2., P.93.

<sup>(131)</sup> W.P.Alston, Religious Language, Art in: Encyclopedia of Philosophy, Vol.7.P.173.

ولكن ليست اللغة فحسب. فتقريبا كل شيء ديني عند تيليش هو رمزى، حتى حدد المهمة الرسمية للاهوت بأنها توضيح وظيفة الرموز.

والرب الذي يظهر في كل فعل من أفعال الإيمان، هو الرمز الأساسي لاهتمامنا القصىي، رمز الرموز المطلق الشامل الحاوي لكل الرموز. وكل العقائد الدينية ينبغي وأن تفهم على أنها محض رموز له. وتيليش- بتعضيد من ماته البروتستانتية- يرفض اعتبار أي شخص أو شيء أو مؤسسة. مقدسا holy . الأشيء مقدساً سوى المطلق الأبدى اللامتناهي الغير مشروط-الرب. الرموز الدينية الأخرى كالصليب قدسية لأنها تشارك في قدسيته، لكن المشاركة ليست الدخول في ذات الهوية. لذلك فهي ليست قدسية وتحمل قيمتها ومغزاها في حد ذاتها ، بل فقط من حيث هي رموز للحقيقة القصيبة للرب. لذلك يفرق تيليش بين مستويين للرموز الدينية: المستوى المتعالى الفائق لواقعنا ورمزه الأساسي الرب، والمستوى الكـامن أي الذى يواجهنا داخل واقعنا التجريبي كتجسد المسيح والعائلة المقدسة والأم العذراء- وبقية الرموز. ولكن الرب ليس مجرد رمز، إنه الوجود- ذاته أساس الوجود، لذلك أمكن لأشياء تواجهنا في الزمان والمكان، مأخوذة من خبرة الواقع المتناهية، كحادثة من التاريخ الديني أو معجزة، أن تكون رموزاً له.. للمقدس. ونحن ندركها

وندرك قيمتها ومغزاها من خلال التواصل بين الله والإنسان من خلال الوحى. وأنها تصبح قدسية، لكن تظل دنيوية تاريخية لا فائقة للطبيعة، لتذكرنا بأننا مشدودون إلى الأشياء الدنيوية المرئية. تماما كما نتحدث عن العمق والعميق كخصائص روحية، في حين أنهما مستمدان من الأبعاد المكانية.

والرموز الدينية لا تظهر منفصلة، بل مترابطة في كـل واحد. ولايعوزها أن تكون صادقة، يكفى أنهـا ذات فعاليـة وجوديـة، أى تحتوى على قوة المرموز إليه فتستثير الوعى بقوة الوجود.

أى رمز -دينى أوغير دينى - يفتح لنا مستوى من الحقيقة كان مخبوءاً، والحديث غير الرمزى لا يناسبه. وكل رمز له وظيفة معينة لا يمكن أن يؤديها غيره، فلا يمكن أن يحل رمز محل آخر. وهذا هو ما يميز الرموز عن العلامات. والرمز الدينى هو فقط لاسواه الذى يفتح لنا المستوى الأقصى للحقيقة، البعد اللانهائى - أى الألوهية. لذلك فهو جوهرى جدا فى التجربة الدينية الفردية. العقل حين يخوص غمارها بعمق، يحتويه ما وراء العقل، ويحتوى هو إياه. فلايمكنه أن يتعامل مع موضوعه مباشرة، أو فى صورة مفهوم محدد - فقط من خلال الرمز.

والرمز لايُخلق ولا يكتسب وظيفته بأية نية متعمدة. فعن أى رحم تتخلق دلالته؟ يقال عن رحم اللاوعى الجمعى. لكن تيليش يقول عن رحم العلاقة المتغيرة-تبعا للظروف الحضارية-بالقصى، بالرب.

111.

هكذا نلاحظ أن الرمز الدينى يحمل التقاطع-أو يقف على الحدود بين الموقف الفردى والموقف الجمعى. وحرص تيليش الدائم على هذا من أبرز النقاط التى تسجل له، أو الوجودية الدينية عموما، لانه غالبا ما يفلت من أيدى الوجوديين الملاحدة، أو أنهم يفشلون فى تحقيقه حتى ولو حرصوا واهتموا بمقولة المعية والتشارك.

وأبلغ آيات نجاح تيليش فى هذا، إنما هى انطلاقة تفسيره الدينى للتجربة الوجودية الفردية، ليغدو من الجهة الأخرى للمدود أساسا مكينا للبناء الحضارى المروم-الثيونومى، ولكن لكى يقوم اللاهوت نفسه بهذه المهمة، فلابد وأن يغدو -بدوره-لاهوتا حضاريا.

## الفصل التاسع

#### اللاهوت الحضاري

يمثل باول تيليش مع كارل بارت القوسين المتطرفين اللذين يحصران بينهما متغيرات اللاهوت البروتستانتي المعاصر . بارت يواصل تيار مارتن لوثر وكالفن مباشرة "فيقيم لاهوته على أساس مطلقية الرب، أي -أنه تعالى- ليس موضوعا لمعرفتنا أو لافعالنا، فلا ينبغي أن يطمح عقل الانسان المتناهي لاستكناه سره. الإنسان على الأرض، والرب في السماء (١٣١). مفارق له، لقد تعالى سبحانه علوا كبيرا. المسيحية ليست لها أية أسس عقلانية، ولا ينبغي أن يكون. الوحي يحمل في ذاته كل حيثياته. فيرفض بارت أي دفاع عن لوحي أو إثبات أو تبرير له ، بأسانيد إنسانية حضارية. اللاهوت لاهوت الكنيسة فقط، فليدخلها من يريد الحقيقة، ويمارس الطقوس الدينية، التي لن يفهمها إلا المؤمنون. بهذا فقط تدخل الروح المقدسة في النفس الانسانية.

هذه هى الصمورة التى حددها بارت لإعادة صياغة وإحياء المسيحية، والتى ينبغى فى رأيه-أن تتكفل بها البروتستانتية. لذلك يمثل بارت أعنف مهاجمى اللاهوتيات الليبرالية التى تفسر الوحى

(132) P. Tillich, A History of Christian Thought, P.537-538.

تبعا لصالح الإنسان وحضارته. إنها- أي اللاهونيات الليبر الية- هي تلك الحركة البروتستانتية التي تفجرت في القرن التاسع عشر، بل ومنذ أبام كانط، أصبحت الحضارة هي معيار صدق العقيدة، وباتت مهمة اللاهوتيين الليبراليين (الأحرار) هي الدفاع عن العقيدة بمصطلحات الحضارة وفي حدودها. وتلك سخرية انتجتها مسبحية الحاضر الواهنة، وتقلص نفوذها. وعلى هذا يؤكد بارت أن اللاهوت ينبغي أن يقف في مواجهة الحضارة العلمانية، ولا يتعامل معها اطلاقا (١٣٣). ويمثل تيليش الرفض التام لهذا التقابل بين اللاهوت والحضارة، ويؤكد أن فاسفته الدين معنية أو لا بالعلاقة بينهما، والتي ينبغي تحديدها على أساس كليهما. الدين لا يمكنه أن يهجر المطلق-الألوهية، ولن يسمح لنفسه أن يصبح مجرد منطقة محدودة داخل الحضيارة، أو أن يتخذ موقعا جانبها. وهذا ما حاولته الحضيارة الليبر الية، ليصبح الدين نافلة ستندثر يوما ما، لأن بنية الحضارة مكتملة بدونه والحضارة بدورها قد ترى أنها لـن تستسلم للدين بغير أن تتخلى عن استقلالها.. عن الأوتونومية تماما، وربما عن نفسها، وهي لا يمكن أن تتخلى عن الحق والعدل والحرية والعقل باسم المطلق الديني والحقيقة أن "الدين هو الجوهر الغير مشروط للحضارة، والحضارة هي الصورة المشروطة للدين "(١٣٤)

<sup>133)</sup> F.Macgill & I MCGreen (ed), Masterpieces of world-Philosophy P.1139-1140.-

<sup>(134)</sup> P. Tillich, On The Boundary, P.69-71

إن تيليش يستأنف الطريق الذي شقة تلميذ شلنج، إمام اللاهوت الليبر الى فر دريش شلاير ماخر F. Schleirmacher الليبر الى فر دريش شلاير ماخر والذي يعتبره أبا اللاهوت البروتستانتي الحديث والمعاصر بأسره. فإذا أخذنا في الاعتبار أنه قام الختلف عن اللاهوت الأرثوذكسي والكاثوليكي، فلابد وأن يكون تركيبا من الله والانسان. وقد قام شلاير ماخر -على حد تعبير تيليش - بهذا " التركيب العظيم". إنه لم ينكر فلسفة التتوير، لكن بتركيبه، انتصر عليها في قلب المجال اللاهوتي. فقد كان الدين في عصر التنوير فقط لتحقيق الأمر الأخلاقي. أما في المجال المعرفي، فالفصل تام بين الرب وبين الإنسان وعالمه، بحيث يتساوى الإيمان والإلحاد. وجاء شلاير ماخر ليرفض هذا الفصل . لم يقل بوحدة الوجود الصوفية، لكنه تمسك بمبدأ هوية Identity الله في العالم والمصطلح الذي استعمله للخبرة بهذه الهوية هو الشعور Feeling. الدين ليس معرفة نظرية، والمجرد فعل أخلاقي، إنه أساساً شعور، شعور بالاعتماد المطلق على غير المشروط- على الرب. والشعور ليس البتة عاطفة شخصية، إنه حدس بالكلى غير المحدود، وبضغطه على عمق أساس الوجود. هكذا قدم شلاير ماخر للمثقفين التتويربين الذين ينكرون الدين، فلسفة تخلق فهما جديدا الدين، يقوم على أن كل الاهوت الابد وأن يجيب بطريقة أو بأخرى على السؤال الذي يطرحه العقل الإنساني في كل مرحلة حضارية (١٣٥) وقدم ايضا الطريق الذي يسير فيه تيليش، كما هو واضح.

(135) P.Tillich, A History of christian Thought, P.387 ff.

وتبليش بوقوفه على الحدود بين الدين والحضارة، وبين الموقف الفردي والجمعي، يؤكد كما اكد اغسطين أن المجتمعات تشكلت على اساس والانها القصى لموضوع ما للحب المشترك يؤكد أن الاهتمام القصى لا يشكل تجربة الفرد فحسب. بل وأيضا المجتمع، فيحدد القيمة والمصير لكل أمة أوجيل، ويتغلغل في كل منتجات الحضارة خصوصا الفن، ويعطيها طابعها الفريد. لذلك لابد وأن بطل اللاهوتيون هذه المنتجات لكي يضعوا الأصبع على العقيدة في كل موقف حضاري. وفهم الموقف الحضاري بدور ه يستلزم قبلا معطيات قيمية وتوجهات وجودية. إنه إذن دائرة مغلقة تبدأ من العقيدة الدينية وتنتهى إليها. يتوغل تيليش في اللاهوت الحضاري، مستندا على التمييز بين الدين كعقيدة تمثل تجربة وجودية عميقة وتصلح أساسا للبناء الحضاري، وبين الدين بممارساته الصورية وطقوسه الشكلية التي أعلن أنها غير ذات أهمية إطلاقا. أو بتعبيره اللذع "الختان أو عدم الخنان، ليس هو المشكلة". ولن يمثل حجة للمسيحية- في مواجهة الأديان الكبرى الأحرى أو العلمانية والمثاليه الاخلاقية- أن طقوسها أبسط أو شعائر ها أفضل، خصوصا وأن العلمانية والمثالية وماإليها سوف تتباهى بأنها متحررة اضلا من الطقوس وأيضا الخز عبلات. مجد المسيحية في بساطتها التي تلخصها كلمتا القديس بولس" الوجود الجديد" صورة جديدة لحضارة الإنسان(١٣٦). ولم يعتبر تيليش الوعظ مهمة احترافية، وكان قليل بل عديم الاهتمام بالدعوة المستهلكة إلى الوصايا العشر. وبالإطلاع على مواعظه نلقاه لا يلجأ البتة إلى الوعد والوعيد بالجنة والنار، فهذه الأساليب لم تعد تجدى كمدخل للتجربة الدينية في عصرنا هذا. المدخل الحقيقي الفعال هو التجربة الوجودية. بل ولم يعتن بالمشاكل التقليدية للاهوت المسيحى. وفي كتابه (الموقف الديني سنة ١٩٢٩) أعلن أنه لا يدافع عن أي مضمون محدد للوحى ، كالتجسيد والعشاء الرباني . بل يدافع عن العقيدة المسيحية في تفسيرها الصحيح كعلاقة أبدية بين الله والإنسان، متضمنه دوما في أوجه الحضارة وليس الدين سرا ملغزا لا شأن للعقل به كما رأى بارت، ولاهو في حاجة إلى الميتافيزيقيات المجردة التي أمعنت الكاثوليكية في إثقال كاهله بها. "وليس ثمة لغة قدسية هبطت من سماوات علوية، ووضعت بين غلافي كتاب. اللغة الدينية لغة عادية، تتغير تبعا للقوى التي تعبر عنها" (١٢٧).

فيمكن أن يُفهم الدين جدا، ولكن في إطار التاريخ والحضارة الإنسانية. تماما كما أنهما يمكن أن يفهما من زواية دينية.

#### 305 305 305 305 305

وعلى هذا الاساس قام "اللاهوت النسقى" لتيليش، ليؤكد أن ثمة وجوه عدة للإنجيل، كل وجه يلائم عصراً من العصور. ومصادر اللاهوت النسقى ثلاثة: الإنجيل وهو طبعا المصدر الأساسى- التقليد

(137) P.Tillich, Theology of Culture, P.48.

Tradition تاريخ الدين والحضارة . ولكن ما هو معيار morm الالتجاء إلى هذه المصادر، والأخذ منها ؟ المعيار هو التساؤل الوجودى الذى تطرحه طبيعة الحضارة في مرحلتها التاريخية المعينة. (١٣٨) فقد ساد في نهاية الحضارة القديمة القلق الاونطيقي، وفي نهاية العصور الوسطى ساد القلق الأخلاقي. أما في العصر الحديث فيسود القلق الروحى . وسيادة نمط يحدد المعيار اللاهوتي لا ينفي أن النمطين الأخرين حاضران ومؤثران، كما سبق أن أوضحنا. (١٣٩)

شهدت نهاية العصور القديمة صراع الإمبراطوريات: غزو الإسكندر للشرق، الحروب بين أتباعه وقادته، غزو روما للشرق والغرب، تحولها لإمبراطورية على يد قيصر، طغيان الأباطرة، انهيار المدينة المستقلة، والدولة القومية .... وتلاشى البقية الباقية من البنى الأرستقراطية—الديمقراطية للمجتمع. ساد الفرد شعور بأن مصيره في يد قوة سياسية أو طبيعية هائجة لايرتكن إليها ، سيطر القلق الأونطيقى، وصار التساؤل الملح عن المصيروالموت. فكانت الكنيسة القديمة مشغولة بالموت، وصاغت لاهوتا يجعل الإنجيل يهب الإنسان الخلود، لاسيما من خلال المشاركة في ماهية يسوع الحدة أددا.

<sup>(138)</sup>P.Tillich, Systematic Theology, VOL.1, P.34ff (139) P.Tillich, The Courage to be, P.57.

أما في العصور الوسطى، فقد كان التأثير الحاسم للرسالات السماوية، ليتفاقم القلق الأخلاقي، ويتخذ رمزا هو غضب السرب وبطشه وعقابه الرهيب. فكانت مظاهر الحياة الدينية التي طبعت العصر كالحج والاستغفار والولاء للأيقونات.. من أجل نوال الرحمة الإلهية ومغفرة الذنوب. فكانت الكنيسة مشغولة بالإجاية على تساؤل الذنب والإدانة، بالخطيئه وبالإله الغفور الرحيم، وصاغت لاهوتا يجعل الإنجيل يهب الإنسان الخلاص وطريق التوبة والغفران. وتفاقم الأمرحتي انتهي بصياغة صكوك الغفران!

ثم ظهر العصر الحديث بسقوط الحكم الاستبدادى، ونمو الليبرالية والديمقراطية، ثم نشأة الحضارة التقانية. إن ما حدث انتصار للإنسان على القوى الهائجة السياسية والطبيعية معا، فتراجع قلق الموت، ولما كان الانتصار للإنسان لاعليه فقد أكسبه ثقة بنفسه وببلوغه سن الرشد، فتراجع أيضا القلق الأخلاقى، وصار العدم الروحى هو المسيطر. والسؤال الوجودى لعصرنا، والذى يشكل معيارنا لصياغة اللاهوت من مصادره الثلاثة إنما هو عن تأكيد الذات على الرغم من الخواء واللامعنى.

والإجابة التى نخرج بها من الإنجيل هى أنه يعطينا الأمان ويدرأ عنا العدم الروحى الذى يهددنا حين يمنحنا فرصة المشاركة فى القوة اللامتناهية للوجود - ذاته، الرب، عن طريق الإيمان به. هذه

هى إجابة الانجيل عن سؤالنا المعاصر." وهى لاتلغى إجابتى المرحلتين السابقتين، ولاتحل محلهما".(١٤٠)

وبسهولة يمكن ملاحظة كيف أن روح التثليت المسيحى قد شبعت هذه النظرة، سواء بوعسى أو بدون وعسى من صاحبها. فاللاهوت ثلاثى المصادر، يتصدى لثلاثة أسئلة، ليعطى ثلاث إجابات ملائمة لثلاث مراحل حضارية، عانت أنماطا ثلاثة من القلق... لكن تيليش أسير المشروع الثقافي الغربي، أطر الحضارة الغربية هي القضبان الحديدية التي يصب فيها فكره، اللاهوتي والفلسفى على السواء!

### % % % %

فهل يشفع له أن تعامله المرن مع اللاهوت ، مكنه من العناية بالحوار بين الديانات المختلفة على أساس أنها جميعا تملك عنصرا مشتركا يتمثل في أن الألوهية هي الاهتمام القصىي. وكأنه يواصل حلم أو مشروع "ابن عربي" بوحدة الأديان. وربما يدفعه من أعماقه شعور مُمض بأن الحرب العالمية حدثت بسبب من نماء وتعاظم النزعة القومية.

مما جعله يحلم دائما بمجتمع يضم البشر أجمعين. يقول تيليش حوار لا مواجهة، فلا ينبغى أن تنافس الأديان الكبرى بعضها، بل عليها أن تلتقى معا من أجل مواجهة التحدى الحقيقى، وهو أشباه

<sup>(140)</sup> W. Nicolas, Systematic And Philosophical Theology, op.cit, P.236

الديانات المعاصرة من قبل النزعة الانسانية الليبرالية والنزعة القومية والشيوعية والفاشية والنازية والعلمية المتطرفة.. النخ وتبليش يقول عنها أشباه Quasi ديانات، وليس ديانات زائفة Pseudo لانها تحمل تماثلا مع الدين من حيث قوة استحواذ الاهتمام القصى، على الشخص ولحد قد يدفعه لتكريس الحياة، وربما بذلها. إن الدين لن ينتهى أبدا، والهجوم الحقيقي عليه من هؤلاء. فلتتحد الأديان معا من أجل السؤال المطروح عن مستقبل الدين في مواجهة انتصار العلمانية الأوتونومية، الذي عم وساد في معظم أنحاء العالم الغربي الآن.

يقول تيليش صراحة: "إنا نسىء إلى يسوع حين نقر بأنه مؤسس ديانة جديدة أو أت بشىء آخر أنقى وأصفى ((١٤١) لم يكن يبحث إلاعن الوجود الجديد. والمسيحية بغير أن تفقد أسسها التاريخية يمكنها استيعاب الكثير من العناصر في الجهود الفاسفية القديمة للتوفيق بين الديانات المختلفة.

فالمسيحية نفسها لم تحدد موقفها حيال الأديان الأخرى، ولا النعتها جميعا. أنبياء اليهود اعتبروا آلهة الديانة الوثنية مجرد قوى أدنى من يهوا خصوصا فيما يتعلق بالتنبؤ بالمستقبل وتحديده، والاستجابة إلى الصلوات ونشر العدالة. الآلهة الأخرى حقائق منافسة، ويهوا له القوى العليا. ثم كان يسوع ليؤكد مطلقية الرب، وأنه الوجود الفريد الذي لا يقارن ولا ينافس. ومع المسيحية المبكرة

<sup>(141)</sup> P.Tillich, The Shaking of the Foundations, P. 99.



كان الحكم على الأديان الأخرى تحدده فكرة اللوجوس اليوناني (العقل/الكلمة) الذي هو كائن في معظم الاديان الأخرى. (١٤٢)

كل هذه الحقائق المعروفة جيدا، والتي تعنى العالمية المذهلة المسيحية، ينبغى أن نأخذها الآن في الاعتبار ونحن ننظر في المواجهة بين المسيحيه والأديان الأخرى. لندرك أن المسيحية لم تنظر لذاتها أبدا بوصفها الديانة التي تستبغد تماما أو تتكر إنكارا مطلقا أية ديانة أخرى. إنها لم تفقد تبصرها وتفعل هذا إلا بعد النجاح المذهل السريع للإسلام، وانتزاعه المسيحية من أماكن عديدة ، أهمها مصر. إنه محصلة لاول مواجهة للمسيحية مع ديانة جديدة العالم. والحملات الصليبية أقوى تعبير عن هذه الخاصية الغير عقلانية والاستحواذية التي اكتسبتها المسيحية تحت تأثير نجاح الإسلام، وهي في الآن نفسه دليل على أن المسيحية كانت تحارب حكما سياسيا قويا واستبصار دينيا عميقا. (۱۶۳)

إن مشكلة المسيحية في مواجهة من يرفضونها ويتمسكون بديانات أخرى، ليست حق الرفض، بل طبيعته. فإذا كان رفضا شاملا فهو خطأ، لأنه لا يجعل أرضية مشتركة تكفل قبولا أو رفضا. أما إذا كان رفضا لأجزاء وقبولا لأجزاء، فهذا موقف أكثر تسامحا، لكنه أسلوب تجزيئي لا يناسب الحكم على الدين، ولا حتى على الفاسفة. أما أسلوب الرفض الثالث، فهو مركب جدلي من الرفض والقبول.

<sup>(142)</sup> P.Tillich, Christianity and The Encounter of The World - Religions, P.31.ff

<sup>(143)</sup> Ibid, P.38.

وهذا هو الموقف الذى ينبغى التمسك به، لأنه يمكن أن يخلق أرضية مشتركة بين الديانات المختلفة. (١٤٤)

#### 400 400 400

ويبقى أخيرا، وأيضا أولا، ودائما، وفى كل خطرة المحك وآية الانضباط ببقى المنهج. والواقع أن تيليش أضفى النسقية على لاهوته، فغذى اللاهوت المسيحى عموما وأثراه، حين قدم منهجه الفريد، منهج التضايف Method of Correlation ، الذى يحمل سمة تيليش المميزة، فيحلو له أحيانا أن يسمى لاهوته لاهوت التضايف".

ومنهج التضايف - بحكم طبيعة المنهج - الإطار لكل ما سبق. إنه تبرير وتعميق اللاهوت بأن نضايفه إلى الموقفين الفردى والحضارى. وقد كانت وظيفة الكنيسة دائما هى الإجابة على التساؤلات المتضمنة في كل وجود إنساني. فلابد وأن يستغل اللاهوت المادة الضخمة والعميقة للتحليك الوجودي في كافة المجالات الحضارية، وهو لا يستطيع أن يقبلها ببساطة. فكيف إذن؟ الكيفية أو المنهج هو "أن يأخذ بيمناه تحليلات الموقف الوجودي وبيسراه رسالة الوحي المسيحي، ويضايف الاستلة المتضمنة في الأولى على الإجابات المتضمنة في الثانية "(معالة أي يواجه التحليل الوجودي بالرموز التي عبرت بها المسيحية عن الاهتمام القصيي. وهذا هو بالرموز التي عبرت بها المسيحية عن الاهتمام القصيي. وهذا هو

<sup>(145)</sup> P. Tillich, Systematic Theology, Vol.1., P.8



<sup>(144)</sup> Ibid, P.29-30

المنهج الملائم لكل من رسالة يسوع والمأزق الإنساني كما تكشف في الحضارة المعاصرة. والبروتستانتية بما تنطوى عليه من نزعة نقدية ورفض التبعية المطلقة للسلطات الدينية شيء عظيم جدا ولكن لابد لها من البعد البنائي، من الوجود في قلب التوتر على الحدود بين البنائي والتصويبي. وحين تجعل من العقيدة إجابات على أسئلة الوجود الإنساني في مرحلته التاريخية المعينة، سوف يتحقق البعدين التصويبي والبنائي، وسوف يتعين على اللاهوت أن يتواجد في توترات حقائق الوحى مع الموقف الوجودي والحضاري للإنسان.

والإجابه اللاهوتية ليست مشتقة من التساؤل الوجودى، لأن الفلسفة الوجودية لا تعطى ابدا أية إجابة فقط تحدد شكلها والسؤال لا يحدد الإجابة بأكثر مما تحدد الإجابه السؤال. الاثنان متضايفان. التضايف أساس فلسفى عام، حتى أن الوحى هو التضايف بين العقل وبين أساس الوجود أى الألوهية.

من الواضع أن التضايف هو منهج الربط بين اللاهوت والحضارة، على الأسس الوجودية. وبنظرة أعمق نلاحظ أنه منهج الربط بين المقاطعات الشاسعة التى أراد تيليش أن يقف على الحدود بينها. فهل تراه استطاع؟

# Supplementary Bibliography " Works On Tillich "

- Adams, J.L, Paul Tillich's Philosophy of culture. Science And Religion, Harper & Row, New York, 1965.
- Kegley, C.W &Bretall, R.W, The Theology of Paul Tillich, New York, 1952.
- Kelsey, D.H, The Fabric of Paul Tillich's Theology, 1964.
- Lyons, J.R.(ed.), The Intellectual Legacy of Paul Tillich, Detroit, 1969
- Rheim, C., Paul Tillich: Philosophy And Theology, 1967.
- -R.W.L, Religious Symbols And God: A Philosophical study of Tillich's Theology, 1968.
- -Scharlemann, Reflection And Doubt in the Thought of Paul Tillich, 1969.
- -Unhjem, A, Dynamics of Doubt: A Preface to Tillich, 1966.
- -Wilhelm & Marion, Paul Tillich: His life And Theology, 1976.



## كتب أخرى للمؤلفة

- العلم والاغتراب والحرية: مقال في فلسفة العلم من الحتمية إلى اللاحتمية، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة، ١٩٨٧.
- فلسفة كارل بوبر: منهج العلم.. منطق العلم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٩.
- الحريه الإنسانية والعلم: مشكلة فلسفية ، دار الثقافة الجديدة، القاهرة، ١٩٩٠.
- مشكلة العلوم الانسانية: تقنينها وإمكانية حلها، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة.

الطبعة الأولى ١٩٩٠

طبعة ثانية مزيدة ١٩٩٦

- بحوث في تاريخ العلوم عند العرب، دار الثقافة للنشر والتوزيع،
   القاهرة، ١٩٩٨
- من منظور فلسفة العلوم: الطبيعيات في علم الكلام من الماضي اليي المستقبل.

الطبعة الأولى دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، سنه ١٩٩٥ الطبعة الثانية، دار قباء – القاهرة، سنة ١٩٩٨.

باول تيليش قسيس بروتستانتى ومنظر لاهوتى، من أكبر وأهم فلاسفة الدين فى القرن العشرين. تدور فلسفته حول علاقة الدين بالحياة الحضارية للإنسان المعاصر وبموقفه الوجودى، وتأكيد قدرة الدين الفذة والفريدة على تقديم الإجابات المشبعة لتساؤلات الإنسان الملحة، التى أسرفت الفلسفة الوجودية فى صياغتها، وأنماط القلق الوجودى السذى يهدد الإنسان وكيف يستوعبها القرار الدينى والإيمان.

إن اللاهوت والفلسفة الوجودية يتآزران ويتلاحمان في فكر تيليش، انطلاقاً لحضارة أفضل ووجود جديد لإنسان جديد.

لذلك يبدأ الكتاب بالوقوف على التلاحم بين الوجودية والتجربة الدينية، ثم يتكفل بجلو وتوضيح الفلسفة الوجودية التى أحاطها كثير من اللبس والجلبة، ثم يتوغل في عالم باول تيليش الدافئ الحميم وتحديثه للاهوت، وينتهى بدعواه النبيلة لأن تكف الأديان عن مواجهة بعضها وتتحد معاً لمواجهة خطر التيارات الضد دينية. وجاء هذا في عرض واضح سلس بالأسلوب الجزل الأخاذ المعروف عن المؤلفة ورؤاها المتعمقة والرحيبة معاً. ليصحب القارئ في رحلة ثرية ممتعة حقا.

أحمد غريب